## Andrei Dîrlău



## Cartea Lucrurilor Tainice

variatiune pe o temă de Borges



Andrei Dîrlău este scriitor, cercetător, publicist, traducător. A absolvit facultățile de limbi străine și teologie. Este doctor în istoria religiilor cu teza Religiile Chinei și creștinismul, publicată sub titul China harului. A publicat studii de istoria culturii și a mentalităților, teologie, literatură, traduceri. Stagii de lucru și cercetare în Germania, Italia, Spania, Belgia, Malta, China (trei ani). A călătorit și studiat șase luni în Tibet.

Cartea Lucrurilor Tainice constituie debutul său literar.

#### Andrei Dîrlău

## Cartea Lucrurilor Tainice

Variațiune pe o temă de Borges

#### Volum ilustrat de ECATERINA ORBULESCU

#### Descrierea CIP a Bibliotecii Naționale a României DÎRLĂU, ANDREI

Cartea lucrurilor tainice / Andrei Dîrlău. - București : Tracus Arte, 2017 ISBN 978-606-664-836-3

821.135.1

www.tracusarte.ro Editura Tracus Arte București, str. Sava Henția nr. 2, sector 1 © 2017 Tracus Arte

#### Andrei Dîrlău

# Cartea Lucrurilor Tainice

Variațiune pe o temă de Borges



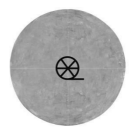
#### Atâta foc, atâta aur Mihai Eminescu

rugul ardea dar nu se mistuia Ieșirea 3:2

Attar din Nishapur Privit-a trandafirul și i-a spus: – O sferă imprecisă țin în mână. J.L. Borges, The unending rose

unde lucrurile disparate dobândesc un înțeles prea complex spre a putea fi definit, prea subtil ca să devină limbaj Ioan Petru Culianu, Alergătorul tibetan

> Tout existe pour aboutir à un livre Stéphane Mallarmé



1

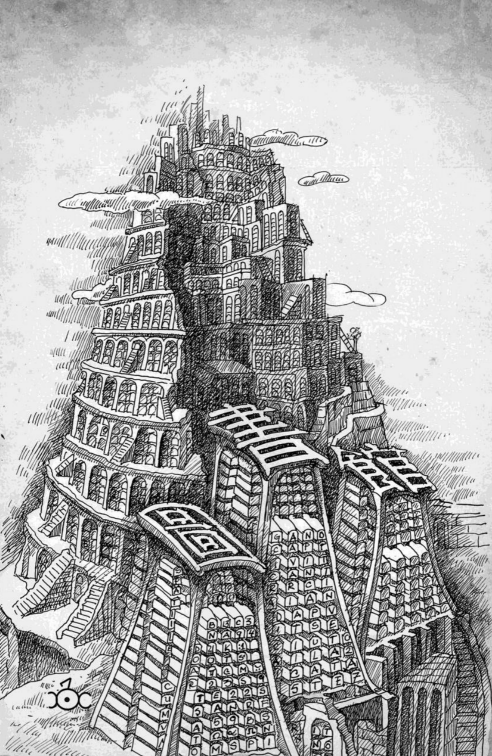
## Biblioteca

Bibliotecile m-au fascinat dintotdeauna. Încă din copilărie, imensa bibliotecă de familie de la etajul casei noastre vechi, năpădite de iederă, de pe strada Salcâmilor, mi se părea un loc miraculos, unde paginile cărților pe care le citeam seara luau forma cercului de lumină proiectat de abajurul auriu al veiozei, rotunjindu-se ca niște lampioane chinezești luminate din interior. De fapt întregul imobil era plin de cărți ce păreau a prolifera asemeni unui organism cu viață proprie, o viață vegetală precum a unei plante hrănite cu

sevă de cerneală tipografică. Alteori le vedeam ca pe o maree de hârtie ce amenința să inunde întregul spațiu, revărsându-se la parter și până afară, în garajul ce-și făcuse și el loc, printre iriși, caprifoi și azalee, sub bătrânul nuc din curte.

Chiar și în acea minusculă constructie de cărămidă, în locul Daciei 1300 câștigate pe un carnet CEC de cinci mii de lei cu premii în maşini, dar apoi vândută pentru ca alte cărți să fie cumpărate și plasate în locul ei, apăruseră curând nenumărate rafturi pline. Erau metalice, de același tip cu cele din casă, toate acoperite de mama cu huse de pânză albastră cu fermoar. Întotdeauna mă mirasem că, odată intrat înăuntru, spațiul părea a se mări în chip neverosimil. Infimul paralelipiped părea să devină nesfârșit — ca și casa, de altfel. De fiecare dată mă rătăceam, cu plăcerea secretă a aventurii, printre rafturile așezate parcă mereu altfel. Nu înțelegeam cum puteau încăpea atâtea, nici cine le permuta atât de eficace, și oricât încercasem, nu izbutisem niciodată să memorez dispunerea lor veșnic diferită, nici locul vreuneia dintre cărți. De fapt nu-mi amintesc să fi putut vreodată regăsi aceeași carte a doua oară, nici în casă, nici în garaj.

Dar nu aveam de ce să regret: sub husele albastre, de fiecare dată când trăgeam câte un fermoar,



descopeream minunății de nedescris, altele: atlasuri ale lumii cu hărți colorate ale tuturor continentelor; enciclopedii cu ilustrații ale celor mai bizare lucruri imaginabile; cărți de călătorie cu fotografii de munți presărați cu lacuri glaciare, fluvii ce-și croiau drum prin jungle luxuriante, cascade amețitoare și deșerturi nesfârșite; tratate despre mitologiile antice și religiile lumii, cu poze de pagode, temple, piramide, statui de zei ciudați și oameni în somptuoase veșminte rituale; compendii de astronomie cu imagini ale planetelor, stelelor și galaxiilor, pe care mama mi le explica cu răbdare. De altfel, ea era și singura care păstra o anume ordine în haosul domestic, singura care se descurca în hățișul de rafturi și volume presărate peste tot, singura care știa exact, în orice moment, unde se află orice carte de care se întâmpla să întrebe tata, și care i-o aducea zâmbind ca o Ariadnă enigmatică și minuțioasă.

Intuisem foarte devreme că părinții mei erau legați nu doar de o dragoste adâncă, ce se vedea chiar din felul în care se înțelegeau din ochi, ci și de pasiunea pentru cărți. Tata avea un prenume ce părea a-i fi decis aprioric vocația — de altfel mereu glumea pe seama numelui său, Homer Palamaru, zicând că e o combinație antinomică și caraghioasă ca și el. Era un om neașteptat de șarmant, previ-

zibil de mizantrop, șocant de erudit și moderat de introvertit, dar de o mare generozitate și căldură sufletească. Ca traducător de limbi clasice avea oarecare notorietate, dăduse chiar o nouă și destul de apreciată, deși inutilă, versiune a *Odiseei* în hexametri antici, comparată cu cea a lui Murnu. Din păcate murise prematur, de o boală de plămâni pe care o numea, cu umor livresc, "nufărul lui Chloé", făcând aluzie la o carte ce fusese pretextul sub care o cunoscuse pe mama — evident, unde altundeva decât într-o bibliotecă? — și care devenise un fel de epitom în oglindă al vieții lor.

Mai târziu, după moartea lui, mama mi-a arătat câteva manuscrise dactilografiate, legate în carton, niciodată publicate. Printre ele era și o traducere din latină a două scurte tratate ale Sfântului Bonaventura despre unirea cu Dumnezeu. Titlurile lor, Focul iubirii: călătoria minții în ea însăși și Călătoria minții întru Dumnezeu, aveau să mă urmărească ani în șir. Fusese ultimul lucru despre care îmi vorbise mama, care nu supraviețuise mult după plecarea tatei. Așadar, odată cu biblioteca, am moștenit de la ei și hobby-ul literar.

La drept vorbind, odată cu trecerea anilor, amintirea lor începuse să se mitizeze în mintea mea. Ajunsesem treptat să nu mai fiu prea sigur ce era adevărat și ce era ficțiune creată chiar de mine. Dispăruseră din viața mea în mod oarecum convenabil (ce îngrozitor suna! și totuși...), lăsându-mi tot ce aveam nevoie, dar fără a deveni povară. Tot mai mult începeam să mă gândesc la ei ca la niște părinți ideali, poate prea perfecți, făcând tot mai greu distincția între cei care fuseseră cu adevărat și cei imaginari, pe care poate mi-ar fi plăcut să-i am. Imaginea lor se retrăgea într-o legendă a cărei memorie, pesemne măcar parțial falsă, începuse să mă urmărească asemeni unui model de neatins.



2

## Hipertext

u am nicidecum intenția să țes o cronică amănunțită a acelor ani. E suficient să recurg la evocarea selectivă a câtorva amintiri disparate, căutând mai cu seamă constante, simetrii și recurențe (care sunt, se știe, aproximări ale veșniciei), pentru a schița cadrul întâmplărilor ce vor urma — un cadru ce pare cu atât mai ireal cu cât e mai vag conturat. Și totuși, cititorul binevoitor va desluși în sumarele descrieri poezia unor vremuri de tot prozaice, născută din evaziune și vis.

Aşa cum era de aşteptat, am petrecut ani întregi în bibliotecile din Bucureşti. Preferata mea era BCU-ul, splendida Bibliotecă Centrală Universitară, vechiul palat al Fundației Carol I, ars din temelii ulterior, la Revoluție, în ajunul Crăciunului lui 1989, sub pretextul că ar fi ascuns "teroriști" (avusesem astfel încă o probă, dramatică, a puterii subversive a cărților). Deși doar student, apoi absolvent, eram totuși tolerat acolo, în luxoasa Sală a Profesorilor, prin bunăvoința unei bibliotecare drăguțe, elegante, cu părul bătând într-o nuanță roșiatică, mereu tristă. Fusese mişcată, se părea, de asiduitatea tânărului singuratic ce venea aproape zilnic și care parcă-și propusese, asemeni unui Pécuchet valah, să parcurgă toate volumele din bibliotecă.

Mai era apoi Biblioteca Centrală de Stat, ignorată de toată lumea sub acronimul criptic "BCS", aflată vizavi de Banca Națională (abia mult mai târziu, prin 2010, avea să fie mutată, sub numele de Biblioteca Națională, pe Bulevardul Unirii într-o clădire nouă, uriașă, a cărei construcție a durat un sfert de veac și care a purtat multă vreme drept firmă, nimeni nu știa de ce, în loc de numele ei, o uriașă reclamă clipind intermitent *Samsung*). Mai existau biblioteca Facultății de Litere, găzduită în vechea clădire a universității din strada Edgar Quinet, cea a cochetei facultății de limbi și literaturi străine din

Pitar Moș (fost pension de fete pe vremuri), cea austeră de la filosofie, lângă Operă, mica bibliotecă municipală din Amzei, și în sfârșit semi-interzisele biblioteci străine — cea franceză din Dacia, cea britanică de lângă cinema Patria, cea americană din spatele hotelului Intercontinental –, unde simpla înscriere echivala în anii '80 cu un act de cvasidizidență, ceea ce, evident, le sporea farmecul...

Nu erau multe — o eneadă — dar de ajuns cât să proiectez pe seama lor o întreagă metafizică legată de simbolismul acestui număr. Căci, la urma urmei, nu sfârșește oare orice lucru, dus până la capăt, în metafizică?

\*

Liniştea bibliotecilor îmi dădea întotdeauna un sentiment de siguranță aproape amniotică. În Babelul lor tăcut, între pereții lor lambrisați, ce nu erau decât infrastructuri de lemn și zidărie ale poliglotelor labirinturi tipărite (căci adevăratele labirinturi nu sunt făcute din piatră, cărămizi sau ciment, ci — așa cum invariabil, mai devreme sau mai târziu, află orice bibliotecar și orice cititor serios — din cuvinte), la adăpostul miilor de tomuri prăfuite, mă simțeam ocrotit de vidul agresiv și ubicuu al ideologiei, de ignoranța rinocerizată ce putea lua forme violente.

Era, desigur, doar un miraj. Căci, în realitate, ce poate fi mai precar decât o carte — biet artefact organic atât de inflamabil, de degradabil, de perisabil? Ce e mai fragil decât o bibliotecă? Ce fel de protecție ar putea ea oferi, când nu se poate proteja nici pe ea însăși?

Şi totuşi, în acei stranii ani '80 — anii solitarei mele ucenicii, petrecute parcă într-o enclavă de carton –, mirajul protecției oferite de şubredele labirinturi de celuloză ale bibliotecilor încă persista. E adevărat, eram și foarte tânăr...

O iluzie factice, de o stranie tenacitate, mă făcea să mă simt, în bibliotecile tinereții mele, în acele spații impregnate de scriituri, nu doar protejat, ci și, mai mult chiar, amplificat. Îmi simțeam gândirea cumva extinsă, infinit reverberată de milioanele de gânduri captive, încapsulate, conservate lingvistic, îmbălsămate în smirna cuvintelor, în micile sarcofage de hârtie ale nenumăratelor volume, înșirate pe rafturi în ordinea unor coduri misterioase.

De altfel, într-o vreme am fost chiar tentat să studiez biblioteconomia. Învățasem câteva sisteme de clasificare folosite în biblioteci și m-am amuzat un timp inventând două noi variații. Pentru una din ele, pe lângă litere și cifre, am folosit cei mai simpli zece radicali ce intrau în

componența ideogramelor chineze, iar pentru cealaltă — douăzeci și două de simboluri astrologice. M-am plictisit însă curând: ideea unui labirint de cărți infinit îmi plăcea mai mult decât cea a unei banale incinte ordonate de reguli rigide, mecanice, fie ele și create și ornamentate chiar de mine cu accesorii exotice ori esoterice.

Înconjurat de miile de cărți, în liniștea sălilor de lectură, îmi simțeam mintea multiplicată de discursul invizibilei elite, în cea mai mare parte defuncte. Procesele mele mentale păreau a se articula cu, și într-un, unic text universal, în interstițiile căruia îmi inseram și eu involuntar propriile gânduri — ce mi se păreau comune, chiar derizorii. Îmi închipuiam totuși că intru în rezonanță cu marele text al lumii, până când nu mai știam când gândesc eu și când sunt gândit de alții. Voci și idei se amestecau într-un flux cu debit variabil, al cărui amețitor eclectism îmi tăia respirația.

De-a lungul anilor și al lecturilor, ajunsesem (era oare o blasfemie?) să mi-L închipui pe Dumnezeu Însuși sub forma unei Biblioteci fără început și fără sfârșit — ea însăși un fel de carte sferică infinită, cu centrul peste tot și circumferința nicăieri, cum zic misticii, invizibilă dar reală, mai bine zis hiper-reală, în a cărei virtua-

litate ar fi existat toate cuvintele tuturor limbilor posibile, toate textele vreodată concepute sau conceptibile, întrețesute într-un hipertext infinit și transcendent, identic cu Logosul Însuși. Și nu doar toate cuvintele, ci și toate semnele tuturor limbajelor posibile s-ar fi aflat "acolo", suspendate în acel hiperspațiu extramundan, vibrând ca niște noduri sau vârtejuri de semnificații interconectate cu toate celelalte într-o maximă, infinită intertextualitate, generând și conținând lucrurile lumii ca niște rațiuni divine. Mai târziu aveam să aflu că un monah bizantin din secolul șapte — numit chiar Maxim — le dăduse și un nume: logoi...



3

### Fania

poi însă am cunoscut-o pe Fania. Venise în locul bibliotecarei elegante și triste din Sala Profesorilor de la Biblioteca Universitară. În 1988 roșcata reușise în sfârșit să emigreze în Statele Unite prin căsătoria cu un profesor excentric din Texas, care scria o biografie a lui Mircea Eliade și venise în România după material inedit. Despre Eliade americanul nu obținuse mare lucru din cauza ostilității autorităților, care-i puseseră bețe în roate la tot pasul, inclusiv micro-

foane în camera de la *Intercontinental*. În schimb, poate și ca o răzbunare față de regim, se alesese cu o nevastă drăguță — deși, din păcate, n-avea să fie pentru multă vreme. Totul făcea parte dintr-un vis pe care ea îl nutrise în secret ani de zile. Întâmplător îl aflasem: odată, mai demult, când ieșisem într-o pauză și ronțăiam o chiflă pe holul bibliotecii, Ioana — aşa o chema pe bibliotecară —, care ieșise la o țigară, îmi destăinuise în șoaptă, într-un moment de depresie, în timp ce-și fuma Camelul mentolat, cumpărat clandestin din shop cu devize agonisite ilegal, că visează să călătorească în Brazilia. De ce tocmai acolo? Îmi răspunsese pe un ton firesc, ca și când nu putea fi ceva mai normal — si mai irezistibil — decât să vrei să vezi Amazonul, jungla, geoglifele, crocodilii... Treptat ea își făcu din mine un confident — poate fiindcă nu avea cui să-i povestească, sau pentru că ceva din stilul meu aerian, de trăitor printre cărți, îi câștigase încrederea. Așa se face că-mi spusese încântată despre profesorul texan care o ceruse de soție — o poveste în care mie mi se părea că n-am nicio miză. Mă înșelam, așa cum de atâtea ori ne înșelăm crezând că nu ne privesc întâmplări ce apoi se dovedesc a fi fost cruciale, legate de oameni care, fără a ști, ne marchează viața.

Oricum, mai târziu Fania însăși avea să-mi relateze că, din câte auzise de la o altă colegă din BCU, chemată de părinții Ioanei la un parastas, aceasta ar fi fost într-adevăr, până la urmă, chiar devorată de crocodili în jungla amazoniană unde visase să ajungă. Mi-am amintit atunci un citat pe care mi-l notasem odată în jurnal: moartea transformă orice viață în destin. M-am întrebat dacă nu cumva visul ei fusese o premoniție, sau poate chemarea unui destin atroce, iar teribila ei moarte — prețul plătit unor zei cruzi pentru împlinirea unui vis, ori poate, pur și simplu, jertfa adusă într-o altă, neînțeleasă ordine a realului, pentru ca s-o pot astfel cunoaște pe Fania, cea care o înlocuise pe Ioana.

\*

M-am îndrăgostit de Fania firesc, imediat şi ireversibil. Era o zi friguroasă de martie, chiar de echinocțiul de primăvară. Orașul era mocirlit de zăpada pe jumătate topită, înnegrită de praf și fum de eșapament. Eram fericit să mă regăsesc din nou în raiul labirintic, logocentric, al bibliotecii. Intrasem în sală și, ca de obicei, semnasem în registru, remarcând în același timp că bibliotecara, care în acel moment era întoarsă cu spatele

spre mine, conversând cu o cititoare, era nouă: altă siluetă, alt stil vestimentar, altă coafură, altă nuanță a părului — șaten, tuns destul de scurt. Exact atunci s-a întors spre mine să ia permisul și am simțit că brusc mi se taie picioarele și respirația. Mi s-a părut cea mai frumoasă ființă pe care o văzusem vreodată - desigur, o impresie subiectivă. M-a privit în ochi și mi-a zâmbit ușor acel zâmbet imponderabil, atotînțelegător, care de fiecare dată îmi aducea în minte același gând ciudat: "Pesemne așa zâmbesc îngerii". Am întrebat-o unde era Ioana, pe un ton pe care am izbutit, nici eu nu stiam cum, să-l fac să sune cât de cât firesc. Mi-a răspuns în șoaptă, deîndată și fără să pară deloc mirată, ca și când s-ar fi așteptat să-i vorbesc și să-i pun exact această întrebare improbabilă:

– Am auzit doar că au dat-o afară, nu știu mai mult.

Am ieșit pe culoar ca să putem vorbi fără a deranja cititorii. I-am povestit ce auzisem chiar de la Ioana despre începutul idilei cu profesorul texan până la acel moment. Nu mai era un secret, devenise oficial.

Nu mă miram să aflu că începuseră represaliile. După ce un cetățean român depunea actele de căsătorie cu un străin la Consiliul de Stat și

cerea oficial pașaport și permisiunea de a emigra din România, de regulă urmau tot felul de presiuni și persecuții, inclusiv desfacerea contractului de muncă sub diverse pretexte cusute cu ață albă. Obținerea aprobărilor putea dura ani de zile — sau mai puțin, dacă cetățeanul străin avea relații influente și putea pune în mișcare intervenții diplomatice "la vârf". Depindea și de țara de destinație, iar Statele Unite erau privilegiate; aprobarea de obicei se dădea mai rapid când era vorba de un american. Se pare că texanul fusese eficace, apelând la un grup de congresmeni republicani care-l convinseseră pe președintele Ronald Reagan să intervină prin ambasadă direct la Ceaușescu. Dar toate acestea aveau să se petreacă abia în următoarele luni; deocamdată tot ce stiam se reducea la profesorul de istoria religiilor, eliadofobia autorităților române și visul amazonian al Ioanei. Era însă destul pentru a iniția o conversatie cu Fania, fată de care nu am făcut niciun secret din impactul fulgerător pe care ea îl avusese asupra mea.

În mod surprinzător — nu puteam înțelege ce găsise la mine — ea răspunse cu o iubire la care nimeni, începând cu mine însumi, nu se aștepta. Am cerut-o de soție după trei săptămâni, într-un aprilie crud, oferindu-i un uriaș și destul de convențional buchet de trandafiri albi. Ea acceptă și florile, și cererea în căsătorie, deși îmi mărturisi că trandafirii o deprimă ("Eu însămi nu sunt decât umbra unui trandafir; frumusețea e în altă parte!", îmi spuse) și mă avertiză din nou, deoarece vorbisem mereu despre asta, că avea în vedere și o altă cale, de care încă nu era sigură. Acum era mai mult o încercare, pentru a se convinge dacă într-adevăr familia era drumul ei, sau avea o altă vocație. I-am răspuns că o înțeleg perfect și că îmi asum cu bucurie acest risc.

Ne-am căsătorit la început de iunie, în biserica unde ea mergea din copilărie și își avea duhovnicul. Parfumul de tei și caprifoi încă plutea pe strada mea cu nume de salcâmi... Nu mi-am regretat niciodată alegerea. Mai e oare cazul să adaug ceea ce cititorul probabil deja a ghicit? În jungla cărților din casa pe care o moștenisem, Fania intrase, la rândul ei, în rolul de Ariadnă cu un firesc ce părea a indica, din nou, predestinarea.

\*

Oare se poate ignora întâlnirea cu miracolul? Îl mai poți vreodată uita?

Haiku-urile și Eminescu evocă floarea de cireș; Keats – o amforă; Eliot – albul și aurul ionian. Toate acestea mi-au trecut prin minte într-o clipă, pe loc repudiate ca insuficiente pentru a sugera aerul ei de taină aurie și calmă.

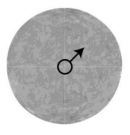
Eu îi dădusem numele de Fania, de la Ștefania, și în glumă îi ziceam uneori Ștepifania, spunându-i că ea era pentru mine ca o revelare a divinității, o epifanie tangibilă, chipul ei - o manifestare a lui Dumnezeu, și alte asemenea exaltate apoftegme. De fiecare dată îmi replica invariabil, cu o seriozitate puțin tristă, că erau blasfemii, și mă ruga blând să încetez. La fel, când o numeam Beatrice a mea, îmi răspundea că nu stiu ce spun, dar că negreșit într-o zi voi înțelege și eu ceea ce încă nu înțelesesem, deși îl citisem pe Dante: adevăratul labirint sunt patimile noastre, iar paradisul si infernul — locuri ale memoriei, cu simetrie inversă. Şi încheia mereu cu aceeași propoziție — adevărata Ariadnă e Maica Domnului - pe care eu nu stiam cum s-o interpretez.

Deşi era foarte frumoasă, nu avea nimic din acel aer mândru al femeilor splendide, acea expresie fin-arogantă ce pare a le compătimi pe celelalte, mai puțin norocoase, și a-i disprețui pe bărbații ce niciodată nu vor avea privilegiul de a fi remarcați. Dimpotrivă, chipul ei părea mult mai deprins cu o modestie desprinsă parcă din *Pateric*. Farmecul ei tulburător, ochii ce păreau a privi mereu spre un *dincolo* ce-i era nespus de familiar, completa definitiva, absoluta ei detașare de lucrurile acestei lumi, timbrul cald al unei voci evanescente, inteligența neostentativă dublată de o cultură asimilată parcă fără efort, dar mai ales

smerenia, delicatețea plină de compasiune pentru semeni și dragostea pentru Dumnezeu, pe care nu încerca să o etaleze, dar nici s-o ascundă, făceau din întâlnirea cu ea nu doar un moment memorabil, ci pur și simplu unul dintre acele evenimente ce îți schimbă viața.

Şi într-adevăr, viața mea se schimbă radical; bucuriile livrești lăsară locul unei fericiri mult mai tangibile. Dragostea ei urzi existenței mele un cu totul alt text, cu care m-am identificat total, atâta cât a durat. Fusese ca un vis din care nu vrei să te mai trezești: iubirea, conversațiile, rugăciunile ei de neînțeles pentru mine, cărțile citite împreună...

În primii doi ani după căsătorie Fania a continuat să lucreze la bibliotecă, iar eu mergeam acolo ca și înainte. Pe 21 decembrie '89 eram în Sala Profesorilor, de unde am urmărit în direct momente din revoluția puse în scenă de regizori profesioniști. Am privit amândoi, cu frunțile lipite de geam, mulțimea adunată în piața de sub ferestrele de pe fațada sudică a BCU-ului ca să asculte discursul rostit de Ceausescu din balconul Comitetului Central. Au urmat huiduielile ("Noi suntem poporul, jos cu dictatorul!") declanşate "spontan" la o comandă discretă, panica, împrăștierea demonstranților. Am ieșit împreună și ne-am amestecat cu cei ce se îndreptau spre Universitate. Am dus-o acasă. Apoi a început represiunea.



4

## Fahrenheit '89

doua zi am ieșit odată cu sutele de mii de bucureșteni, asistând la fuga cuplului prezidențial cu elicopterul de pe acoperișul CC-ului și euforia unui oraș ce trăia căderea comunismului ca un catharsis istoric. Am ajuns la BCU odată cu tancurile. Atunci am asistat la acel bibliocid sinistru și inutil ca toate bibliocidurile, declanșat din motive rămase încă până azi nelămurite.

Grațioasa clădire a BCU-ului, înconjurată de tancuri și arzând ca o torță în preajma acelui

Crăciun tragic din '89, în zgomotul intermitent al rafalelor de arme automate, mi-a furnizat atunci, odată pentru totdeauna, dovada spectaculoasă, palpabilă, a fragilității bibliotecilor. Peste țăcănitul strident, mecanic, al AKM-urilor, se suprapuneau oximoronic niște colinde. Se auzeau prima oară după decenii de comunism ateu în niște difuzoare plasate între fostul Palat Regal transformat în muzeu de artă, biserica Crețulescu și imobilul Generala, a cărui fațadă laterală, așa-zisul *Palazzo Calcani*, era și ea cuprinsă acum de flăcările ce se înălțau deasupra fântânilor arteziene de la parter, prelingându-se pe pilaștrii terminați cu capiteluri corintice.

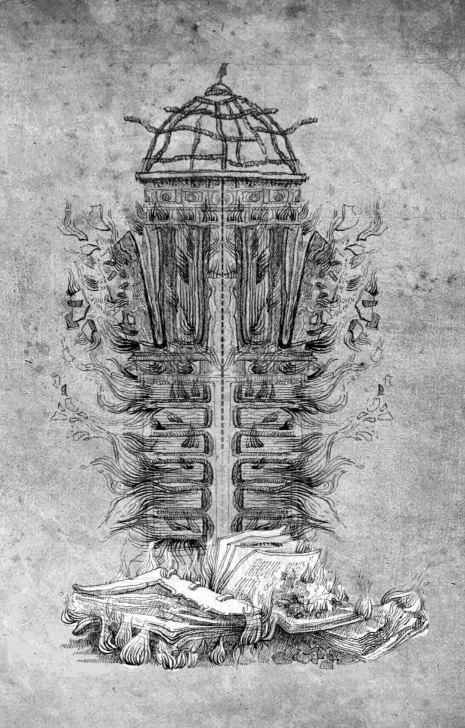
#### Mă luai, luaaaai...

Priveam ca hipnotizat blindatele grele, cenuşii, faimoasele tancuri româneşti TR-77 şi TR-85 proiectate la Braşov şi fabricate la uzina 23 August în Bucureşti, eşuate în cumplita farsă a unei revoluții manipulate. Înaintau greoi, implacabil, pe sub zidurile gri ale clădirii Comitetului Central, zgâriind urechile cu scrâșnetul asfaltului răzuit de șenile. Pe turelele ce se roteau ca orbeții în direcția unor inamici invizibili (poate și inexistenți, aveau să zică unii) erau înfipte drapele tricolore; în locul stemei

socialiste decupate din mijloc se căsca o gaură circulară, ce părea a simboliza vidul lăsat în centrul puterii de căderea regimului: avea să fie ocupat atât de rapid încât mulți aveau să spună că de fapt nici nu existase cu adevărat vreun gol de putere. Pe lângă monștrii metalici alergau plutoane de infanteriști tineri, recruți veniți de la țară, înarmați cu automate "Kalașnikov modernizat" făcute la Cugir, deturnate și ele, iată, către o bibliomahie lipsită de orice glorie. Vreo douăzeci de mașini de război se opriră în Piața Palatului și începură să tragă în toate direcțiile (cu excepția CC-ului), dar mai ales spre muzeul de artă și Biblioteca Universitară, nimeni nu știa în cine sau de ce.

#### Velerim și Veler-Doaaamne...

Se înverșunau în special asupra Bibliotecii, părând să-i ignore complet destinația. "Acolo sunt teroriștii", se zicea, deși nimeni nu văzuse de fapt vreunul; doar la televizor fuseseră arătate în fugă, în decoruri sordide, niște cadavre dubioase, unele goale, în poziții nefirești, altele semi-carbonizate, care ar fi putut fi ale oricui. Imaginea gloanțelor trasoare, trase la nimereală în întuneric de soldați nepăsători (sau, mai curând, și ei speriați, neînțelegând nimic din ce se petrecea, derutați de ordinele



contradictorii primite nu se știa de fapt de la cine, deoarece ministrul apărării era mort - sinucis ori executat, cine putea ști? - iar comandantul suprem al armatei, președintele țării, secretarul general al partidului, tovarășul Ceaușescu, neînțelesul geniu al Carpaților, mecanicul de pe locomotiva istoriei noastre moderne — ba nu, pardon, ăsta era Kim Ir Sen, mă rog, tot un drac — fugise, fusese arestat și avea să fie executat împreună cu soția peste două zile în direct, în văzul întregii națiuni, o audiență captivă formată din milioane de telespectatori înfricoșați și increduli, aceiași care, ani de zile, îi văzuseră numele și chipul ubicuu pe toate ecranele, paginile de ziar, tablourile, panourile, pancartele, afișele, expus peste tot ca o icoană grotescă a unui dumnezeu bâlbâit, surogat de divinitate ori pseudo-demiurg senil, guvernând un simulacru eșuat de utopie ateistă, iar acum aveau să-i privească împușcați într-o garnizoană de provincie ca niste animale oarecare vânate iarna, jalnici vieri hăituiți și încolțiți în pădurea înghețată, iepuri deznădăjduiți alergând în zigzag pe câmpul acoperit de chiciură ori paralizați de faruri pe șosea), pătrunzând prin geamurile bibliotecii și incendiind vechile lambriuri de stejar din Sala Profesorilor sala *mea*, sala *noastră* — avea să se imprime pentru totdeauna în mintea mea ca o efigie a efemerității.

#### Trei crai de-e la-a Ră-ăsă-ări-i-i-i-t...

Aproape fără să-mi dau seama ce fac, instinctiv, văzând flăcările, am intrat atunci și eu în bibliotecă, odată cu câțiva pompieri, în încercarea de a stinge incendiul. M-am urcat împreună cu ei pe acoperis, ținând în mână un furtun alimentat cu apă de la un hidrant din perete. O clipă am contemplat de sus orașul în lumina violetă a serii de decembrie. Palatul Regal avea geamurile sparte și pereții mușcați de proiectile. Știam că înăuntru, în muzeu, erau expuse icoane, acum cu siguranță lovite de gloanțe. Fulgerător îmi trecu prin minte gândul la hobby-ul de a împuşca icoane (potrivit relatării lui Soljenițîn) al lui Enoh Herșevici Ieguda, director NKVD, ministrul de interne al lui Stalin. Măcar ăștia de jos habar n-aveau în ce trag. Iartă-i, Doamne, că nu stiu ce fac...

Văzute de pe acoperiş, blindatele din fața Bibliotecii păreau niște jucării stricate, risipite pe asfalt. Printre ele se strecura o Salvare, îi auzeam sirena ca și când ar fi fost lângă mine. Clădirea învecinată ardea în continuare. Imediat, însă, eu și cei doi pompieri cocoțați pe lucarnă am realizat uluiți că soldații de afară, de lângă tancuri, începuseră să tragă în noi, luându-ne pe întuneric

drept teroriști. A trebuit să abandonăm urgent acoperișul. Focul urca spre căpriorii de la etajul de sub noi. Am coborât spre sălile de lectură și depozitele de cărți, cei doi pompieri dotați cu securi au spart ușile încuiate și am intrat în Sala Profesorilor. Ne-am trezit într-o biblio-apocalipsă. Între lambriurile în flăcări, sute de tomuri ardeau pe rafturile de stejar transformate în ruguri. Alte sute de cărți, unele deja pe jumătate arse, pluteau în lacul format pe jos din apa ce țâșnea din furtunuri. La un moment dat, când mă aflam în dreptul unei ferestre, un glonte de AKM calibrul 7,69 mă nimeri în brațul drept, mai jos de umăr. Era doar o rană superficială, o zgârietură, de fapt nici nu simțisem decât o ușoară arsură, prin paltonul îmbibat de apă. Abia pe urmă unul din pompieri îmi atrase atenția că aveam mâneca plină de sânge. Trăseseră în mine soldații din piață, convinși că zăriseră un terorist. Era încă o dovadă a haosului ce domnea pretutindeni.

Pe la ora patru dimineața un maior de pompieri m-a luat deoparte și mi-a spus să plec acasă.

– Oricum, îmi spuse maiorul, plecăm și noi. N-are rost să pun în pericol viața oamenilor mei. Nu vezi? Pot fi oricând împușcați chiar de armată. Așa, ca tine. Militarii au ordin să tragă în tot ce mișcă în clădire.

- Bine, am protestat, și biblioteca? Dacă plecăm, ard toate cărțile... Toate!
- Ei și? Maiorul dădu din umeri. Viețile oamenilor prețuiesc mai mult.
- Dar sunt cărți rare, incunabule, manuscrise de Eminescu, documente despre românii din Ardeal...!
- Or fi! Pe băieții mei i-așteaptă familiile acasă. Du-te la părinții, soțiile, copiii lor și spune-le că au murit eroic salvând niște cărți, împușcați de armata română. Te scuipă în ochi, te iau și la bătaie... Nu suntem noi vinovați. Ăia care au dat ordin de tragere... Să răspundă ei...!

Şi într-adevăr, curând după aceea maiorul dădu semnalul de plecare. Am fost nevoit să ies odată cu pompierii, după ce am aruncat o ultimă privire infernului de cărți carbonizate sau arzânde. Mașina pompierilor fusese perforată de gloanțele armatei. Maiorul a tras o înjurătură. Stând lângă el, ud, tremurând, am văzut cum focul se întinde, cuprinzând întreaga clădire. Avea să ardă o zi și o noapte. M-am întrebat oare cât de cinici puteau fi cei ce ordonaseră acest oribil holocaust textual? M-am gândit că avea o semnificație de rău augur: noua eră post-comunistă începea cu un act ce-mi amintea de Fahrenheit 451 al lui Bradbury. Chiar așa! Îmi veni

ideea că arderea BCU-ului ar fi putut rămâne în istorie ca Fahrenheit 1989...

Dar îmi mai amintea de ceva — fapt istoric, nu ficțiune: arderea cărților poruncită de împăratul Qin-Shi-Huang-Di, tiranul întemeietor al dinastiei Oin de la care se trăgea numele Chinei. În chiar acest moment când aboleau o dictatură, noii lideri reiterau gestul logocid pe care alt dictator îl comisese, cu peste două milenii în urmă, într-o țară devenită și ea mai târziu marxistă. În acest caz, dacă se confirma ce auzisem despre arhitecții "loviluției" din decembrie, se putea vorbi de un "Brucan-Shi-Huang-Di"...? Să fi fost oare volumele arse acum, pe rugul "manipoluției", nu doar un final de regim, ci și un preludiu ce deja anunța o nouă distopie? Era foarte probabil. Iar dacă da, atunci ea se contura a fi de alt tip, mai subtil, mai pervers — una culturală...

Am pornit spre casă, trecând prin punctul aflat vizavi de biserica Creţulescu unde mai târziu avea să se ridice ironicul obelisc poreclit "Țeapa Revoluţiei". Exact în acel loc, în timp ce auzeam rafalele de armă la *ralenti*, am avut o viziune bizară. Mi se părea că văd cum cenuşa albă a cărţilor incinerate se aşterne lin, lent, ca un giulgiu semiotic, peste orașul însângerat, peste mulţimile care strigaseră plângând și încă mai

strigau, euforice, pe străzile din centru, în timp ce făceau cu două degete semnul victoriei: Vom muri și vom fi liberi...!, sau cântau Noi de-aicea nu plecăm, nu plecăm acasă, până nu vom câștiga libertatea noastră...! (Oare cine compusese acest slogan pe melodia Zece negri mititei? Să fi fost doar un cinism involuntar, ori codul unei strategii?) Milioanele de cuvinte arse ale textelor mistuite de foc pluteau peste Bucureștiul insurgent, ningeau peste populația încă o dată înșelată, și sfârșeau prin a se depune pe acoperișuri asemeni unei zăpezi negre, fierbinți, formate dintr-un imperceptibil scrum de litere, precum un semn tăcut sau o neauzită, non-verbală profeție...

Doisprezece ani după *Fahrenheit '89* avea să aibă loc, pe alt continent, într-o altă lume, un alt incendiu înscenat, numit de un regizor *Fahrenheit 9/11*. Scenariile subversiunii, manipulării și terorii — atât de repetitive...



5

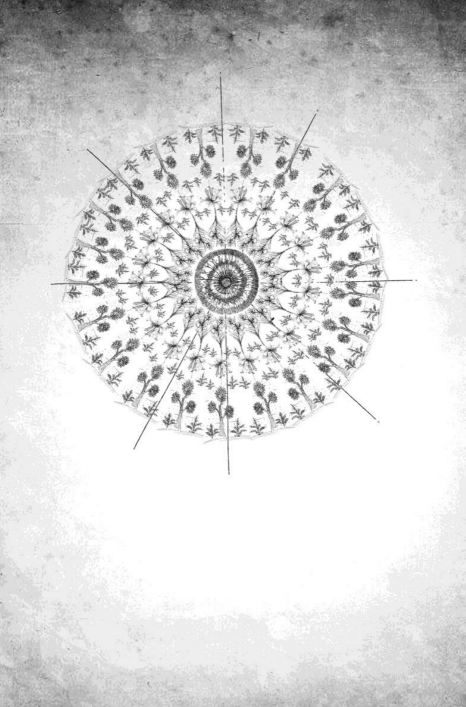
# Florigera rosis halo

urând după aceea Fania a demisionat și în anii următori ne-am bucurat de ceea ce părea a fi o libertate definitivă. Am călătorit mult. Familia ei, prosperă și înainte, devenită și mai înstărită în urma unor retrocedări, ne ajuta generos. Sperau ceea ce speram și eu — ca Fania să rămână cu noi... Au urmat croazierele pe mările lumii, orașele mereu mai îndepărtate, Veneția, Ravenna, Valletta, Alexandria, Damasc, Lhasa, Kunming, Taipei... În amintirea mea ele

sunt legate de o inexplicabilă senzație de căldură și un gust persistent de sare de mare ce-mi rămânea totdeauna în gură și în nări după ce o atingeam sau doar mă aflam în prezența ei... De altfel mereu căutam amândoi marea, reveneam la ea de fiecare dată, o priveam de pe nisipul plajelor Africii mediteraneene, de pe falezele Maltei populate cu milenii în urmă de navigatori fenicieni vorbind o limbă semitică... Am cunoscut clipe perfecte, de fericire absolută, ca de pildă aceea când, citind pe fațada unei pensiuni inundate de lavandă, cimbru, dafini, oleandri și artemisia din cochetul sat maltez 'Attard, o scurtă deviză heraldică în latină — Florigera rosis halo — Fania îmi strigase râzând: Da! Aici vreau să stăm! Vreau să înmiresmez aerul cu florile mele! În acel moment am realizat că era exact cuvântul potrivit: îmi înmiresmase viața.

\*

Ştiam însă – ştiusem de la început, fusesem permanent conștient de asta – că într-o zi se va sfârşi, ca orice vis. De aceea nu am fost deloc surprins când, exact după zece ani, Fania mi-a spus, într-o sâmbătă însorită de iunie, în vreme ce ne plimbam cu bicicletele, în aurul lichid al amiezii,



pe sub castanii bătrâni ce mărgineau lacul Herăstrău, că va pleca. Era mai frumoasă ca oricând, pedalând cu picioarele ei parcă lipsite de articulații în pantalonii albi de pânză subțire. Soarele se reflecta în părul șaten, tuns scurt, iar irișii extraordinar de limpezi mă priveau drept în ochi cu o tandrețe necruțătoare. De fapt discutasem despre asta încă din prima zi, ca o ipoteză sau o chemare, dar încă nedeslușită. Ceea ce fusese atunci, la început, doar o posibilitate, poate chiar o probabilitate, acum devenise efectiv o decizie. Știa până și locul: pleca undeva în Banat, tocmai în extrema de vest a țării. Depărtarea față de București constituia mai curând un argument.

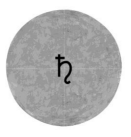
Aşadar, am primit fără să mă mir vestea că Fania va intra în monahism. Am ajutat-o să-şi strângă puținele lucruri personale și am condus-o la Gara de Nord. Mă rugase să n-o însoțesc până la schitul aflat într-o zonă izolată din Caraş-Severin, pe lângă Cheile Nerei, unde călătorisem odată împreună. Am suferit, desigur, din cauza despărțirii, dar blândețea şi iubirea cu care ea m-a învăluit până în ultima clipă au făcut durerea cât de cât suportabilă. Pe lângă asta, mă gândeam că acest moment, pentru care mă pregătisem zece ani, fusese într-un fel destinul meu. Dar acum constatam și eu ceea ce ştim cu toții: atunci când vine suferința, pregătirea nu ajută; intensitatea e aceeași.

Nu pusesem la îndoială nicio clipă ultimele ei cuvinte dinainte de a ne despărți: "O să mă rog mereu pentru tine". Ceea ce nu bănuisem erau consecințele. Că nu mă mai puteam gândi la nimic altceva era de așteptat. În fond ea fusese viața mea în ultimii zece ani. Dar se petrecu și altceva; începând din acea zi, viața mi se schimbă treptat. Duminica la Liturghie mă străduiam să urmăresc fiecare cuvânt, citeam Filocalia și, cu febrilitate, Viețile Sfinților, pe care le găseam captivante. Într-un fel parcă mi se transferase ceva din personalitatea ei, paradoxal, mult mai mult decât atunci când era prezentă: mă surprindeam umplând golul lăsat de ea, făcându-i gesturile, rostindu-i cuvintele, mimându-i intonația, gândindu-i gândurile, încercând involuntar nu doar s-o copiez, s-o imit exterior, ci să preiau, să asum efectiv tainica esență a făpturii ei, să fiu ea.

Am trăit cinci ani ca într-o transă, fără să înțeleg prea bine ce mi se întâmplă și de ce. Nu mai eram sigur cine sunt eu însumi, nici dacă viața mea mai era reală. Aveam senzația difuză că îmi supraviețuisem, pentru a trăi viața *ei* postumă, netrăită — o viață alternativă, pe care ea n-avea s-o mai trăiască niciodată.

Apoi, în prima zi a unui septembrie auriu, am aflat printr-o cunoștință comună că exact peste o

săptămână, chiar de Sfânta Maria "mică", Fania urma să depună voturile monahale. Fără să o anunț, pentru a n-o tulbura, așa cum mă rugase, m-am hotărât să merg la Nera pentru a fi de față la acest moment, a cărui semnificație, totuși, încă n-o pricepeam.



6

### Fotini

ra prima dată când asistam la un ritual de călugărire. Nu știam aproape nimic din rânduiala profund mistică prin care o femeie sau un bărbat moare lumii și se naște într-o nouă ipostază, dăruită lui Hristos. Am urmărit cu încordare, dintr-un colț aflat în partea din spate a micului paraclis de lemn de la Nera, fiecare detaliu al slujbei. Iar când Fania — Fania mea — îmbrăcată într-o cămașă albă, lungă până în podea, se întinse pe mochetă în fața altarului, sub Pantocratorul din

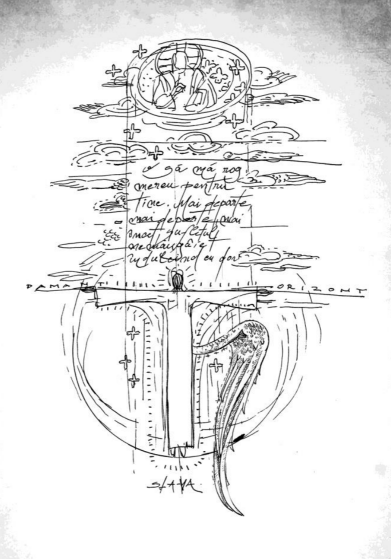
cupolă, cu fața în jos și brațele în formă de cruce, ca un mare trandafir alb, abia tăiat, am izbucnit în lacrimi. Am plâns tot timpul cât a durat sfâșietorul imn *Brațele părintești*, și m-am gândit că și eu, ca toți ceilalți, îmi irosisem viața în păcate.

Am privit-o pentru ultima oară. Era chipul Faniei şi totuşi nu mai era ea; de acum chipul aparținea Fotiniei — acesta îi era noul nume primit la călugărire. În noul ei veşmânt monahal, cu capul acoperit de o camilafcă circulară, privea țintă lumânarea aprinsă pe care o ținea în mână şi pe care avea s-o poarte aşa o săptămână. Nu mai ştiam sigur pe cine privesc: pe Fania sau pe Fotinia?

Am ieşit răvăşit din paraclis. Înăuntru încă răsunau vocile limpezi ale tinerelor maici de la strană. Cântările ieşeau în noaptea senină de început de toamnă, plutind ca nişte păsări albe ce desenau cercuri tot mai largi peste dealurile din jur acoperite cu păduri de fagi şi mesteceni. Era un Axion pe o melodie compusă de Anton Pann (tot Fania mă învățase să iubesc muzica psaltică): Cuviinee-see... cuuuu aaaadeeeevăăăăraaat... Sunetele de cristal zăboveau deasupra copacilor, mângâind frunzişul, florile de urechea-ursului, crețuşcă și numă-uita de prin poieni, afinele și merișoarele de care pajiştile erau pline, și pierzându-se, ca spiralele de fum dintr-o cădelniță, în văzduhul tămâiet.

Pierzându-se? Dar oare se pierde ceva, vreodată, cu adevărat? Oare nu se păstrează totul, absolut totul, în eternitate? Mi-am amintit de ākā**s**a, infinitul depozit karmic, spaţiul eteric sau conștiința-receptacol din Upanișade, în care întreaga realitate, tot ce a existat vreodată, s-ar conserva în veșniciile ciclice ale universurilor hinduse. Însă, într-adevăr, chiar lăsând deoparte esoterismul indian, oare nu ne rămân veșnic toate faptele, cuvintele, sunetele, gândurile, înscrise pentru totdeauna în sufletul nostru nemuritor, și mai ales păstrate pururea în memoria nesfârsită a lumii, în infinita gândire a lui Dumnezeu? Tot ce s-a petrecut odată, tot ce s-a rostit, gândit sau simtit o singură dată, nu se imprimă oare ireversibil, indestructibil, de neșters, în țesătura inefabilă, nemărginită, a memoriei divine?

Dar asta însemna că nici iubirea Faniei nu se va pierde: de vreme ce a existat o dată, va exista întot-deauna, o voi avea mereu. Odată trăită această bucurie, nimic nu mi-o mai putea răpi; o voi păstra în veșnicie. "Ce-adevărat iubești nu-ți poate fi răpit", mi-am amintit versurile lui Pound. What thou lovest well cannot be reft from thee. What thou lovest well is thy true heritage. Deci e adevărat...

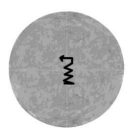


O stea căzătoare brăzdă cerul fără nori. Da, mi-am zis, era într-adevăr ca o nuntă de basm; doar că acum nu eram eu mirele ce se cununa cu o moarte simbolică, ci Fania. Mi-am amintit o altă seară de septembrie, la Iaşi, în Copou, când ea îmi recitase în şoaptă: *Mai departe, mai departe, mai încet, tot mai încet, sufletu-mi nemângâiet îndulcind cu dor de moarte...* De ce "de moarte"? o întrebasem. Nu-mi răspunsese, dar îi zărisem lacrimile...

Aceste gânduri, aceste amintiri deșirante, suprapuse, strat peste strat, în palimpsestul intertextual al memoriei mele, reverberate sibilinic între oglinzile paralele ale celor două chipuri identice, repetate de milioane de ori în neuronii cortexului meu, declanșară în mine, după tot ce trăisem înăuntru, agonia unei disperări lucide. Abia acum am resimțit un gol dureros, ca și cum tocmai aș fi pierdut pe cineva apropiat. Și, privind turla ascuțită a bisericii în stil maramureșan, care decupa o siluetă întunecată din continuumul cerului înstelat de septembrie, cu crucea din vârf profilată exact pe discul lunii pline, m-am gândit că, într-adevăr, într-un fel Fania murise, iar în locul ei se născuse Maica Fotinia. Deși nu se putea spune nici că Fania ar fi dispărut cu totul. Fania și Fotinia erau inseparabile și totuși opuse, ca termenii unui oximoron mistic. Aparent, Fania continua să trăiască întru Fotinia, cu conștiința ei proprie, cu amintirile și chiar cu trupul ei; și totuși, întru nașterea Fotiniei, Fania murise. Era același ipostas uman, același trup și același suflet, și totuși altul, înnoit printr-un jurământ ireversibil de a-I sluji lui Dumnezeu tot restul vieții, în sărăcie, castitate și ascultare.

N-am putut dormi în acea noapte, în camera mea din arhondaric, așa cum știam că nici Fania, sau mai bine zis de acum Fotinia, în chilia ei, nu dormea. Spre dimineață, aflat într-o stare de torpoare semi-lucidă, am visat-o (le-am visat?!) ca pe un Ianus bifrons, cu cele două chipuri identice care însă nu priveau în direcții opuse, ci erau în același timp distincte și totuși complet suprapuse, contopite fără a-și pierde individualitatea, unite sub aceeași rotundă camilafcă. În imposibila lor coincidentia oppositorum, ele alcătuiau un singur chip, subțiat până la transparență, care mă privea cu intensitatea unei îmbrățișări tăcute.

A doua zi dimineață am plecat fără să-mi iau rămas bun. Ne vom întâlni în rugăciune, și apoi, mai adevărat, în lumina cea neînserată, așa cum ea îmi spusese odată, fără ca atunci să pot înțelege. Acum parcă începeam să deslușesc ceva.



7

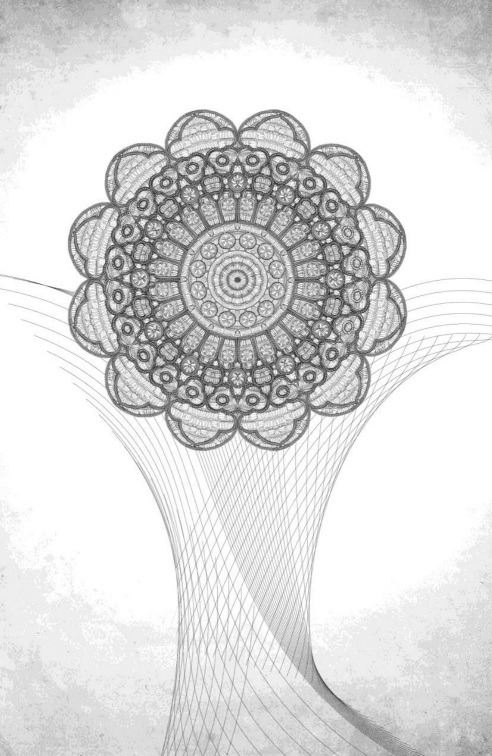
### Zahir

a întoarcere, epuizat și confuz, am coborât în satul Sasca Montană, de unde am luat fără să întreb nimic prima ocazie apărută, un Fiat delabrat, în care am adormit. Se nimeri ca mașina să meargă în altă direcție decât Timișoara, iar șoferului oricum nu-i păsa unde voiam să ajung. M-am trezit la Anina, unde cineva mi-a sugerat să iau semmeringul până la Oravița. M-am urcat într-un trenuleț ca de jucărie, pe șine înguste, dar, pierdut în reverii indescifrabile, abia dacă am observat vagonașele mi-

nuscule, zecile de tuneluri, poduri și viaducte peste văi cu nume insolite, ușor aliterative, Jitin, Lişava, Caraş, Șteierwald..., peisajele spectaculoase, neverosimile, de basm sau de legendă, ca din Frații Grimm.

Ajuns în sfârșit după-amiază la Timișoara, am luat bilet la un tren spre București, până la plecarea căruia mai aveam câteva ore bune. Am rătăcit la întâmplare pe străzile familiare ale orașului, traversând Bega pe câteva poduri, sau poate de mai multe ori pe același pod (mi s-a părut că recunosc podul Decebal, cel pe care avusese loc masacrul din 17 decembrie 1989, cadavrele victimelor fiind apoi duse cu o autoizotermă de la Comtim la crematoriul din București și incinerate, iar cenușa aruncată întrun canal, așa-numita "Operațiune Trandafirul"), încât la un moment dat mi-am dat seama că mă învârtisem în cerc. Pentru a ieși din labirintul de străzi și canale, am intrat în catedrala mare din centru, unde m-am rugat o vreme cu concentrarea și liniștea pe care mi-o dădea certitudinea că Fotinia se ruga în același timp pentru mine.

Seara, în drum spre gară, udat zdravăn de ploaia ce începuse brusc, mai mult ca să mă adăpostesc, m-am abătut pe la un anticariat din cartierul Iosefin. Dacă tot intrasem, am cumpărat



și câteva cărți, ca justificare, dar poate și din nevoia de a-mi regăsi, în urma cutremurului interior din ajun, o identitate culturală de mulți ani neglijată. În plus, parcă mă temeam să rămân câteva ore în tren singur cu gândurile mele.

Așezat pe locul meu în vagonul pustiu, tremurând uşor în sacoul ud, am început să răsfoiesc eterogena colecție achiziționată la preț redus: volumele 1 și 10 din Filocalia, Teologia mistică a Bisericii Răsăritului de Losski, Erosurile imnelor dumnezeiești ale Sfântului Simion Noul Teolog ("Fania le știa pe de rost", m-am surprins gândindu-mă din nou la ea ca și când ar fi murit), Viața Sfântului Grigorie Palama de Stăniloae, Imn pentru crucea purtată de Virgil Maxim, Divina Comedie a lui Dante (doar Paradisul, în vechea traducere a lui Coşbuc) și niște povestiri de Borges, recent reeditate. Pe aceasta din urmă o cumpărasem mai mult dintr-un altfel de nostalgie, sau poate snobism: traducătorii erau foștii mei dascăli din facultate, alintați de generații succesive de studenți sub numele Doña Cristina (de al cărei curs despre Borges fusesem fascinat) și Don Andrés. "El más cortés es Don Andrés" — mi-am amintit orele de literatură spaniolă ale desăvârșitului caballero, curtenitorul profesor ce-mi vorbise prima dată despre San Juan de la Cruz, într-o încăpere de la etajul patru al Universității, în sălița de

seminar ce plutea ca un montgolfier deasupra unui oraș ireal — asemeni sufrageriei ce se înălța spre cer într-un roman de Scott Fitzgerald citit de mine pe furiș în armată –, planând peste portretele lui Ceaușescu, statuile lui Lenin și lozincile despre comunism (viitorul luminos al omenirii, eră eluzivă, miraj tot mai cețos în care de mult nu mai credea nimeni), purtată în seara obscură de versurile misticului spaniol despre treptele iubirii extatice urcând către unirea cu un Creator inexprimabil.

În lumina difuză, albăstruie din tren, am citit câteva pagini din Sfântul Isaac Sirul despre nevoință și viețuirea călugărească, zăbovind o vreme asupra Cuvântului XXIV despre semnele și roadele dragostei și extazul mistic. Mi s-a părut mult prea sus față de nivelul meu, totuși am simțit o căldură și o bucurie inexplicabile, ce nu ținură mai mult de o clipă. M-am gândit la Fania.

Am lăsat *Filocalia* și m-am apucat să recitesc proza fantastică a lui Borges, ce mă mesmerizase cândva, într-o existență de care aproape uitasem. Am parcurs parcă pentru prima dată povestirile stranii, ce aveau darul de a mă face să uit orice altceva. Iar când am ajuns la cea numită *Zahirul* m-am oprit, fără niciun motiv aparent, asupra unei mențiuni despre o implauzibilă *Cartea Lucrurilor Neștiute*, sau *Asrar Nama*, atribuită lui Attar.

Mi-am amintit de satul maltez cu nume asemănător, 'Aṭṭard, unde ea fusese atât de fericită. Să fi existat vreo legătură? Puṭin probabil, totuşi în mintea mea conexiunea deja se formase.

Mi-am mai adus aminte că numele mă intrigase și la lectura anterioară a povestirii, cu ani în urmă, și am presupus, ca și atunci, că era rodul cunoscutei predilecții pseudo-epigrafice a lui Borges: prin urmare am luat ca de la sine înțeleasă supoziția implicită că n-ar fi fost decât o carte imaginară, un titlu născocit de Borges potrivit obiceiului său de a da citate false din autori inexistenți și cărți niciodată scrise. Totuși, mai mult ca un joc sau un exercițiu menit să-mi distragă atenția, am încercat să-mi închipui ce ar fi putut conține o scriere cu un asemenea nume enigmatic.

Dintre multiplele înțelesuri pe care ambiguul titlu le îngăduia, în starea de tulburare în care mă găseam, am ales unul extrem: trebuia să fie o carte despre lucruri necunoscute nimănui, un text de neconceput despre lucruri pe care nimeni nu le ştie, nu le-a ştiut şi nu le va putea şti vreodată. Evident, optasem pentru o interpretare fantastică, întrucâtva contaminată metafizic, fiind încredințat că aceasta era semnificația pe care i-o dăduse însuși naratorul ce-și zicea Borges.

Ajuns aici, în zgomotul egal al trenului, în timp ce pe geam se vedea Dunărea lucind slab în lumina unei semiluni de abur, undeva pe la Orşova, am adormit. Inevitabil, am visat-o din nou pe Fania, conjunctă cu Fotinia, înveșmântată în rasa ei puțin prea mare. Mă privea blând, insuportabil, prin vălul cernit, rezemată ușor de o catapeteasmă sferică, de culoarea aurului, purpurei și smaraldului, ale cărei icoane se metamorfozau, asa cum se preschimbă lucrurile în vis — telescopat, anamorfotic — într-o bibliotecă rotundă, cu mii de volume, pe al căror cotor circular, auriu, se repeta la infinit același titlu: Cartea Lucrurilor Neștiute. Literele ardeau stins ca o iarbă fosforescentă, reflectate în mii de oglinzi ce multiplicau, toate, chipul ei. Fania şi imposibila carte se suprapuneau, unite și totuși rămânând distincte, îngemănate dar neamestecate, întrepătrunse și totuși fiecare neschimbată, îmbinate dar neîmpărțite, clar conturată fiecare și totuși nedespărțite (ceva de acest gen, aveam să mă gândesc mai târziu, citisem că s-ar fi spus undeva despre unirea celor două firi în Iisus Hristos), într-o unică imagine incandescentă: un palimpsest de foc, pe care o mână nevăzută scrisese o altă identitate, fără a o șterge pe prima.

Dimineață, când m-am trezit la București înfrigurat și amețit, și am coborât clătinându-mă pe peronul Gării de Nord, cu un început de febră cauzată de oboseala extremă, ploaia din ajun și curentul din vagon, această ultimă imagine din vis devenise deja un gând familiar. Cu un rest de luciditate am încercat să-mi dau o explicație: poate era mai bine așa, gândul la Fania era prea dureros. Apoi metabolismul gării - ciudat organism intermediar, mutant hibrid rezultat din încrucișarea, sub zodia căii ferate, dintre un mall și o hidră cu trup de metal ruginit, teritoriu echivoc al tranziției între captivitatea rutinei citadine şi libertatea zărilor lumii — mă înghiți și mă expulză îndată în dedalul capitalei, orașul meu tragic, mistuitor, halucinant, cu parlamentari mafioți, guvernanți nevertebrați și alte specimene din tagma jefuitorilor năclăiți în gelatina imorală a unei alte, nesfârșite tranziții, cu interlopi, manelisti, poeti, starlete și sfinti.



8

## Cartea despre Qilin

Pneumonia dură două luni, într-o formă galopantă, timp în care febra mă menținu într-o stare ambiguă, la marginea delirului. Visul din tren deveni recurent, până când nu l-am mai putut deosebi de starea de veghe confuză.

Când în sfârşit m-am pus pe picioare, la jumătatea lunii noiembrie, mulțumită părinților Faniei și unor prieteni fideli care m-au îngrijit cu nemeritat devotament, am constatat că titlul cărții din vis devenise o adevărată idee fixă. Am mai încercat o vreme — sau poate doar am pretins că încerc — să scap de magia exercitată de acest gând. Mi-am spus din nou, fără prea mare convingere, că titlul era un simplu nume inventat de Borges cu pseudo-erudiție (deși asta nu reducea cu nimic stranietatea contradictoriei sintagme). Mi-am adus diverse argumente, întru totul raționale, că era o idee absurdă, fără nicio noimă. În speranța că voi uita de obsesiva carte, m-am apucat să scriu o nuvelă despre un manuscris imaginar găsit în China — un proiect mai vechi. Compunerea acestei narațiuni fantastice mi-a luat alte două luni și m-a absorbit îndeajuns încât să cred că mă eliberasem de inexplicabila fantasmă.

\*

În nuvelă e vorba de un text caligrafiat pe plăcuțe de bambus, în secolul cinci înainte de Hristos, de către un discipol al lui Confucius. Manuscrisul se numește *Cartea de Bambus* sau *Cartea despre Qilin*. Ucenicul este Zuo Qiuming, fiind cel asociat de obicei cu redactarea celebrei *Clasice* numite *Chunqiu* (*Cronica Primăverilor și Toamnelor*) și a comentariului ce-i poartă numele, *Zuozhuan*. Suntem asigurați de Zuo — care e și

naratorul acestui prim capitol - că textul nu este apocrif. În el Zuo consemnează ultimul discurs al Maestrului Kong, în care acesta descrie si comentează - cu mult mai multe detalii decât apar în finalul cronicii propriu-zise — faimosul episod al uciderii inorogului, numit în chineză qilin. Anticipând parcă viitoarele speculații ale misionarilor creştini, Confucius vorbește despre unicorn ca despre simbolul unui Sfânt ce va veni să mântuiască omenirea. Se înțelege că aluzia este la Întrupare, qilin-ul fiind o prefigurare a lui Hristos. Zuo e pedepsit când încearcă să facă publice ultimele cuvinte ale Maestrului. Contemporanii îl acuză că, sub numele acestuia, încearcă să pună în circulație un fals cu idei heterodoxe. Înainte de a fi executat, Zuo reușește să ascundă Cartea de Bambus.

Urmașii săi o păstrează ca pe o prețioasă relicvă. Unul din ei, Guang, o salvează cu prețul vieții, două veacuri mai târziu, în arderea cărților poruncită de împăratul Qin-Shi-Huang-Di. Fiul lui Guang, naratorul capitolului doi, gravează textul Cărții pe o stelă de piatră, pe care o îngroapă.

După două sute optzeci și opt de ani, în 67 d.H., Sfântul Apostol Toma, venit din India pe o corabie, debarcă în cel mai mare port al Chinei de atunci, Lianyungang. Cu prilejul propovăduirii

sale, stela gravată de fiul lui Guang e scoasă la iveală și Sfântul Toma confirmă că profeția ei s-a împlinit. Cuvintele lui sunt gravate pe o altă stelă. În persecuția ce urmează în China plecării Sfântului Toma, ambele stele sunt ascunse într-o grotă din faleza de la Lianyungang de un convertit chinez — Xu, naratorul capitolului trei.

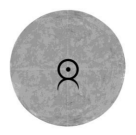
Acolo sunt găsite după 19 veacuri, în anul 2025, de un arheolog francez care reconstituie întreaga poveste. Moartea acestuia în condiții suspecte împiedică publicarea ei. Își asumă această misiune fiica lui, Nicole Perrier, împreună cu soțul ei român, Toma, specialist în Inteligență Artificială, care e și naratorul capitolului patru.

Ultimul capitol are loc în China distopică a unui viitor apropiat, unde milioane de chinezi convertiți la creștinism, inclusiv ortodocși, sunt prigoniți de un guvern pseudo-teocratic — un totalitarism sofisticat, tehnologico-ideologico-magic. Toma și Nicole, deveniți misionari, sunt martirizați împreună cu o mie de creștini chinezi, inclusiv doctorul An Mingbai. Căpetenia prigonitorilor e guvernatorul Beijingului, fratele lui An și naratorul acestui capitol. La moartea lor au loc minuni uimitoare; sute de mii de chinezi se convertesc la ortodoxie în frunte cu guvernatorul, devenit președintele Chinei. Lângă Templul

Cerului se ridică o biserică numită Sfânta Sophia a Chinei, cu hramul Sfinților Apostoli Toma și Andrei.

\*

Această încâlcită și implauzibilă poveste se publică în ianuarie 2004, cunoscând un oarecare succes datorită exotismului temei și unei scriituri ce părea rodul halucinației. Nu era întâmplător, căci starea mea, pe toată durata însăilării laborioasei trame, fusese cea a unei surescitări vecine cu delirul. Dar cu toate că aparent izbutisem să uit de cealaltă carte, undeva în fundal o avusesem mereu prezentă în minte. Am înțeles că de fapt *Cartea despre Qilin* nu fusese decât un vremelnic substitut al celeilalte, mult mai eluzive. Fusese doar un scurt răgaz. Totul se dovedise inutil.



9

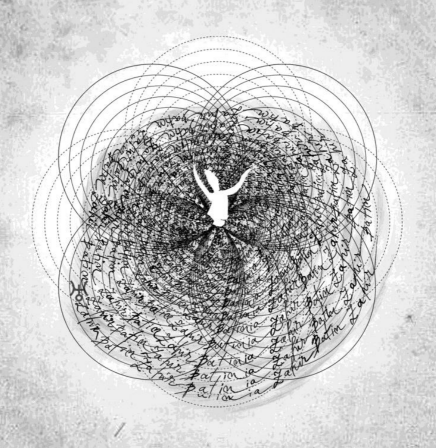
#### Attar

n final am renunțat să mă mai opun bizarei vrăji. Fără să vreau, sau poate deliberat, m-am lăsat urmărit de Carte, exact la fel cum, în povestire, personajul e urmărit pretutindeni de Zahir.

Resemnat, dar și cu o secretă voluptate, am început o mică investigație. M-am lămurit repede că nici autorul și nici titlul Cărții Lucrurilor Neștiute nu erau simple ficțiuni, așa cum crezusem la o lectură superficială. Persanul Farīd

al-Dīn, din orașul Nishapur, numit și 'Aṭṭār, adică "Cel ce înmiresmează", deoarece fusese producător și neguțător de parfumuri înainte de a-și descoperi chemarea mistică, era un poet sufit, celebru în lumea musulmană. Născut în 1142 în Horasan, în estul Persiei, 'Aṭṭār fusese decapitat de invadatorii mongoli ai lui Ghinghis Han în cumplitul masacru din 1221.

Una dintre lucrările sale se chema într-adevăr Asrār Nāmah, titlu tradus divers prin Cartea Secretelor, a Lucrurilor Necunoscute, Misterioase sau Tainice. Textul ei păruse o vreme a se fi pierdut, apoi fusese descoperit la Istanbul în două manuscrise – unul (F446) în biblioteca Universității, altul (Ayasofya 4792) în subsolul catedralei Hagia Sophia. Aidoma altor scrieri din Evul Mediu târziu islamic, inclusiv ale lui 'Attār însuși, și aceasta cuprindea idei sau parabole sufite despre orbirea sufletului rătăcit în hătișul lumii materiale și unirea mistică a omului cu Dumnezeu. Așadar, cartea fusese scrisă în realitate și era o culegere de poeme narative simbolice și alegorice numite maqālāt, vreo douăzeci la număr. Hellmut Ritter comentează două dintre ele în Das Meer der Seele, apărută la Leiden în 1955 — şase ani după ce Borges publicase Zahirul. Oricum, nici vorbă de sensul abracadabrant născocit de mine într-o noapte de febră.



Pe de altă parte, așa-zisa monografie *Urkunden* zur Geschichte der Zahirsage a lui Julius Barlach, pretins publicată la Breslau în 1899, era o lucrare fictivă a unui autor inventat de Borges.

schimb, enciclopedia persană Templul focului era reală. O colecție de biografii ale poeților persani din Iran, Turan și India — istorie poetică a celui mai poetic popor al lumii — fusese într-adevăr scrisă prin 1779. Autorul, Hajji Lutf Ali Beg din Isfahan, descendent al tribului Begdadi Shamlu originar din Damasc, își deriva numele ("Lutf Ali" — "Harul lui Ali") de la însuși Ali, vărul profetului Mohamed. Ca nume poetic (takhallus) el își alege Azir, Azur sau Azar (după legenda islamică, tatăl patriarhului Avraam se numea Azar). Titlul ei, Atesh Kedah (sau Atish Gadah), Templul Focului sau al Magilor, evocă focul ca metaforă a iubirii divine. Templul focului e inima; în acest foc al iubirii, trandafirii poeziei se prefac în attar, desfătătoarea mireasmă a harului. Focul poate fi distrugător sau inofensiv: poate mistui și chinui, precum flăcările iadului în care arde rebelul Nimrod; dar poate și călăuzi ori alina, precum cel în care ardea fără să ardă Rugul Aprins văzut de Moise pe Horeb.

Cât despre Zahir, acesta era definit de Borges ca desemnând, în spațiul islamic, "făpturi sau lu-

cruri ce au teribila virtute de a fi de neuitat și a căror imagine sfârșește prin a-i înnebuni pe oameni". Zahirul — zice Borges — este "pierzarea oricui l-a privit o dată, chiar de la mare distanță, căci nu se mai poate gândi la altceva până la sfârșitul zilelor sale".

Confessions of a Thug a lui Philip Meadows Taylor era și ea o carte reală, ce apăruse întradevăr la Oxford în 1839. La rândul său — susține Borges — Taylor ar fi reprodus cuvintele înțeleptului musulman Muhammad al-Yemeni: "Nu există în lume nicio ființă sau lucru care să nu tindă a deveni un Zahir; Atot-Milostivul nu îngăduie însă ca două lucruri să fie un Zahir în același timp. Întotdeauna există un Zahir, deși înfățișările lui sunt diferite."

În limba arabă, mai spune Borges, Zahir înseamnă evident sau vizibil, fiind în acest sens "unul din cele nouăzeci și nouă de nume ale lui Dumnezeu". Din diverse surse am mai aflat că, în islam, Zahir desemnează și sensul literal al Coranului, ca manifestare a lui Allah, iar Zahiri e o școală exoterică a interpretării verbale, catafatice, a aceleiași cărți stranii dictate profetului de un duh ce-și zicea Gabriel. De asemenea, am aflat că există și o școală esoterică a interpretării ei nonverbale, impronunțabile, apofatice, numită

Batiniyya, şi că de fapt cei doi termeni, Zahir şi Batin, manifestat și ascuns, sunt inseparabili, fiind fața şi reversul aceleiași realități, ca două căi complementare către Dumnezeu, Cel aflat deasupra Creației, dar manifestat în ea.

În sfârşit, am mai descoperit că şi în tradiția sufită repetarea numelui divin abolește limbajul și duce la experiența mistică a iluminării. M-am gândit bineînțeles la isihasm și, în treacăt, m-am întrebat dacă nu cumva misticii sufiți medievali vor fi preluat ideea chiar de la călugării ortodocși din Egipt, Siria sau Palestina, după ce musulmanii au cucerit aceste provincii ale marelui imperiu creștin bizantin, intrat deja în declin. N-am găsit însă nimic care să susțină această seducătoare ipoteză și, de altfel, toate acestea oricum nu mă ajutau cu nimic. Dimpotrivă, în loc să-mi diminueze fascinația, o transformară în preocupare compulsivă.

Trebuia să recunosc adevărul evident că, aidoma infinitei monede argentiniene de douăzeci de *centavos* a lui Borges, titlul straniei cărți, odată văzut, devenise și el cumva, pentru mine, un Zahir. Cele trei cuvinte ale sale se contopeau într-unul singur, circular, fără început și fără sfârșit. Așa cum rotunda bucată de metal din textul borgesian o înlocuise pe Teodelina Villar, care era și ea doar

un semn al iubirii imposibile sau, mai curând, al unei inefabile vădiri a transcendenței, contradictoria sintagmă triverbală deveni și ea pentru mine emblemă și *trigger* al visului, al dorinței și al unei improbabile revelații. Nu mă mai puteam gândi la altceva și am înțeles că va continua să-mi ocupe gândurile până la sfârșitul vieții.



10

## Cartea Lucrurilor Neștiute

n mod previzibil, de la această obsesie nu mai aveam mult până la a începe să nutresc, la început cu teamă, apoi cu speranță, și în cele din urmă cu resemnare și fanatism, o idee nebunească: dacă Borges postulase existența acestei cărți indescriptibile, din care chiar citase un vers tulburător (interpolat, zicea el: "Zahirul e umbra Trandafirului și sfâșierea Vălului"), de ce n-aș fi eu însumi, Simion Palamaru, cel care să o scriu?

Sau, mai bine zis, să o rescriu, în "adevărata" accepție a titlului, pe care credeam că doar eu o întrevăzusem.

Cât despre faptul că interpretarea radicală pe care eu însumi o dădusem acelui titlu neverosimil implica și o consecință logică ce părea a face din demersul meu o utopie — aceea că, pentru a fi într-adevăr neștiute, obiectele descrise sau faptele relatate în carte ar fi trebuit să-mi fie, și să-mi ră-mână, necunoscute chiar și mie însumi, ca autor — tocmai aceasta mi se părea a fi provocarea su-premă cu care se confruntase vreodată un scriitor.

E uşor să scrii despre lucruri inexistente: e suficient să le inventezi. Din acea clipă, ele există — formele lor sunt întrupate în închipuirea ta, cum spune Shakespeare: *imagination bodies forth the forms of things unknown*. Dar cum să scrii despre lucruri pe care nu le cunoști deloc, despre care nu ai *absolut* nicio informație, nici cea mai mică idee sau noțiune? Mai mult, lucruri pe care trebuie să continui să le ignori chiar în timp ce scrii despre ele? Cum să desenezi harta unui teritoriu invizibil, mapamondul unei lumi necunoscute?

Titlul însuşi era un oximoron, căci noțiunea de *carte* și cea de *neștiut* se exclud reciproc: prin definiție cartea enunță, iar ceea ce este enunțat — în măsura în care poate fi pus în discurs — este

(măcar cât de cât) ştiut. În clipa în care ai așterne cu stiloul pe coala de hârtie (sunt de modă veche, caligrafia îmi dă un sentiment de contiguitate organică, intimă, cu textul trasat ca o dâră de neuroni expulzați pe foaia albă de celuloză) un singur cuvânt, sau chiar o singură literă despre ceva, acestea ar reprezenta deja minime determinări ale acelui lucru, care ar face din el, în cel mai bun caz, unul intuit sau abia întrezărit, dar i-ar răpi calitatea de lucru cu adevărat neștiut. De fapt, exact același fenomen s-ar petrece chiar și numai în clipa formulării unui simplu gând. Era o aporie perfectă.

Şi pe urmă, dacă — așa cum spune Paul Valéry — realul în stare pură ar putea face inima să se oprească, oare incognoscibilul în stare pură n-ar putea avea același efect? Oare n-aș sucomba și eu pe loc, înainte de a apuca să transpun (dar prin ce mediu, și în ce limbaj?) o singură cuantă din ceea ce mi s-ar fi revelat? Sau, mai rău, oare impactul purei incognoscibilități asupra unei conștiințe — presupunându-l, fenomenologic, posibil — n-ar face ca universul însuși să se oprească brusc, încremenit într-o perfectă limpezime înghețată, ca într-o instantanee moarte termică?

Le-am înlăturat însă și pe acestea ca pe simple speculații. Și oricum nu mai avea nicio importanță. Nu mai puteam renunța. Era mai mult decât o provocare. Devenise sensul însuşi al existenței mele. De atunci mi-am petrecut anii într-o căutare febrilă a soluției, a răspunsului la întrebarea obsedantă: cum ar putea arăta o asemenea carte inimaginabilă?



1 1

#### Cartea Lucrurilor Indescifrabile

m parcurs întregul proces al unei asceze (dacă se poate numi asceză faptul că uitam să mănânc și-mi pierdusem somnul) definitive, involuntare și inutile. Trupul meu, numai rareori hrănit cu salate furnizate de aceiași prieteni milostivi, ajunse cu timpul de o slăbiciune înspăimântătoare, scheletic și cu o nuanță verzui-albăstruie ca a lui Milarepa cel poreclit "Omida".

Am îndepărtat de la început ideea simplistă de a (mai) scrie o carte despre Dumnezeu. M-am gândit că se scrisese destulă teologie, inclusiv apofatică, și că, oricum, deja știm despre El ceea ce El Însuși a considerat de folos să ne dezvăluie. Fără a fi devenit un inițiat în tainele creștinismului, știam acum că revelația biblică și sfânta tradiție conțin esențialul.

\*

Am respins de asemenea şi ideea de a scrie (încă) o *Carte a Lucrurilor Secrete*. Cunoscusem cu ani în urmă, în vremea de dinainte de a o întâlni pe Fania, fascinația esoterismului — cum oare m-aş fi putut sustrage ei, înconjurat de atâtea mii de cărți? —, studiasem astrologia şi ani de zile mă îndeletnicisem cu desenarea astrogramelor, calculând, cu ajutorul unor tabele de efemeride editate de NASA, pozițiile planetelor, zenitul şi ascendentul, delimitând cu relativă dexteritate casele cerului şi trasând cu linii colorate aspectele planetare. Căpătasem chiar o mică reputație printre prieteni pentru interpretările personalizate, tranzitele şi previziunile pe care le făceam cu (discutabilă de altfel) acuratețe.

Dar nu mă oprisem aici. Mă familiarizasem întrucâtva cu arcanele Tarotului și Cabala,

philosophia perennis, ştiințele oculte, alchimia, magia, teozofia... Citisem de-a valma tot ce putusem găsi prin fișierele bibliotecilor — din Agrippa, Papus, Alice Bailey, Eliphas Levi, Corpus Hermeticum, Oswald Wirth, Dane Rudhyar și mulți alții, mai bine rămași nepomeniți. Avansasem o vreme în aceste studii, până când mă trezisem la un pas de dezastru și, cuprins de groază, depresie și confuzie, îmi aruncasem toate cărțile de ocultism și jurasem să nu mă mai ating de acele scrieri blestemate.

Nu aveam acum nici cea mai mică intenție de a-mi călca promisiunea. În plus, ar fi fost și incorect: "secret" nu-i totuna cu "neștiut". Oricât de mic ar fi cercul celor inițiați în tainele unei învățături esoterice, ele sunt totuși *cunoscute* — chiar dacă numai de foarte puțini.

\*

Mai târziu, răsfoind *Finnegans Wake* a lui Joyce şi *Cartea Metamorfozelor* (titlul dat de traducătorul unei versiuni din *Yi Jing* sau *Clasica Schimbărilor*) — două din cele mai criptice cărți pe care le cunoșteam — îmi veni gândul de a produce un text atât de ermetic, de sibilinic, încât să fie incomprehensibil oricui, evident inclusiv mie însumi.

Nici această soluție nu mi se păru însă acceptabilă — mai întâi pentru că, la drept vorbind, nu eram tocmai sigur că aş fi fost în stare de o asemenea performanță. Apoi, fiindcă existau destule precedente: tratatul de magie Soyga/Aldaraia, manuscrisul Voynich și cel alchimic Ripley despre piatra filosofală, egipto-etruscul Liber Linteus, codexul Rohonc, asemica glorificare a obscurității numită Codex Seraphinianus, sau ciberenigmele Cicada 3301. Ce rost avea să mai produc unul? În sfârșit, deoarece ar fi fost din nou incorect: neștiut de nimeni nu e totuna nici cu neînțeles, neinteligibil ori indescifrabil.



12

#### Cartea Lucrurilor Invizibile

Intr-o altă etapă a căutărilor mele, privind teancul de coli albe, nescrise, de pe masa de lucru, am fost ispitit de un alt gând: că acolo, în fața mea, se afla cartea la care visam, deja scrisă. Poate era chiar o întreagă bibliotheca abscondita, o bibliotecă ascunsă, nevăzută. M-am lăsat o vreme sedus de această idee, argumentând-o: o carte despre lucruri incognoscibile nu putea fi scrisă decât cu caractere invizibile, într-o limbă

inexistentă. Deci, ea ar fi trebuit să arate exact așa: un anumit număr de pagini goale (rămânea de văzut câte: poate zece mii, care pentru chinezi înseamnă nenumărat ori nenumărabil; sau o mie și una, ca nesfârșitele nopți ale Şeherezadei; sau şaizeci şi patru, ca hexagramele infinitului şi circularului Yi Jing; sau douăzeci și două, ca arcanele Tarotului, douăsprezece ca Apostolii, sau șapte ca zilele Creației; sau cinci ca elementele chineze, patru ca animalele mistice ale Apocalipsei, trei ca Persoanele Treimii, două ca cele două firi ale lui Iisus, sau poate chiar una singură ar fi fost de ajuns), de un alb imaculat, care ar fi exprimat desăvârșitul apofatism. Iar dacă pierdusem amintirea scrierii ei, era de la sine înțeles de ce: trebuja s-o fi scris în vis.

Căci, la drept vorbind, trebuia să recunosc faptul straniu că începeam să simt, asemenea lui 'Aṭṭār însuși (cu care treptat păream să mă identific tot mai mult), că aspirația mea nu părea a fi atât către ceva de natura unei scriituri — fie ea și poetică, ori întrupată într-o carte *altfel* decât oricare alta scrisă vreodată — cât de ordin mistic. În plus, mai era și un alt argument în favoarea foilor albe: dacă fiecare literă și fiecare cuvânt al unei cărți riscă să devină tot atâția idoli pe care autorul ei să ajungă să-i venereze, mai mult sau

mai puțin conștient, în locul adevăratului Dumnezeu, îndepărtându-l astfel de obiectul singurei închinări legitime (era un motiv recurent chiar în opera lui 'Aṭṭār, pe care îl găsisem, nu fără surprindere, în monografia lui Ritter), atunci o carte fără niciun cuvânt m-ar fi ferit, desigur, de o asemenea subtilă formă de idolatrie.

Până la urmă însă am respins și această soluție ca fiind, evident, prea facilă. Nu voiam să-mi fur singur căciula. Pentru mine devenise o chestiune de viață și de moarte.

De altfel, existau și aici destule precedente. Mi-am amintit de cartea cu foi albe "scrisă" spre edificarea scepticilor academicieni francezi de către Micromegas, personajul de pe planeta Sirius din povestirea lui Voltaire, și de alta, la fel de imaculată, din farsa făcută exasperantului profesor Openshaw din povestirea lui Chesterton, Blestemul cărții. Dar mai erau și altele. Într-o zi chiar m-am amuzat (dacă pot numi așa starea de liniştită și senină deznădejde în care vegetam) făcând o listă cu asemenea "cărți" mai mult sau mai puțin radicale, conținând pagini goale, cu text inexistent, imperceptibil sau insesizabil, din literatura universală. Erau acolo paginile albe (și negre) ale părintelui Sterne, Poemul final din Moartea artei a lui Gnedov, Albul superabundent al lui de Vries, Istoria condensată a nimicului de Nichol, Tabula Rasa (1000 pagini) și Inexistențe (666 pagini) de Kostelanetz, Lost for words de Lydiat, Teologia negativă: o introducere de P.S. Teonomie, Amintirile unui amnezic de Apicella, Manualul cu proceduri de supraviețuire în caz de atac nuclear (anonim), poemul lui Don Paterson despre călătoria în munții Kyushu pentru a se întâlni cu un maestru zen pe care nu l-a găsit, și multe alte tentative pretențioase de a reda inexprimabilul, de a pune în pagină absolutul, apocalipticul sau măcar vidul. Le-am găsit ingenioase dar futile, biete găselnițe neserioase asemeni inaudibilelor piese pentru pian ale lui Cage.



13

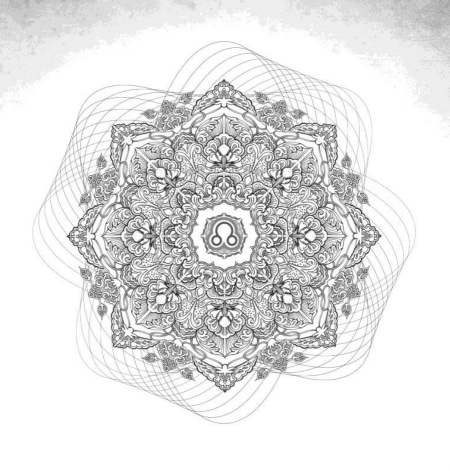
### Cartea Lucrurilor Ignorate

el mai greu mi-a fost să resping ultima idee, mult mai tentantă pentru că era mult mai subtilă. Pe vremuri, tot înaintea "erei Fania", cedasem și eu modei orientale, ca mulți din generația mea (mai mult sau mai puțin) dizidentă. Cochetasem cu hinduismul, budhismul și daoismul, visând să ajung în China și Tibet. Ulterior chiar ajunsesem acolo, într-un lung voiaj asiatic cu Fania, și abandonasem

idealismul doctrinei Școlii Vidului, *Sūnyāta-vāda*. Dar acum constatam că, de uitat, nu-l uitasem cu totul.

Am recitit *Cartea Cunoașterii Transcendente, Prājñapāramitā*, presupusă a fi fost rostită de însuși Gautama Buddha și apoi păstrată, potrivit legendei, pe fundul mării de niște șerpi care mai târziu i-ar fi adus-o nu mai puțin legendarului astrolog și mag indian Nāgārjuna.

Şi într-o vară, stând pe țărmul Mării Negre unde aceiași prieteni statornici mă aduseseră sperând că poate îmi voi reveni din ceea ce le părea tuturor o gravă, deși inofensivă, alienare mintală -, privind soarele orbitor de iulie reflectat în miile de smaralde moi ale valurilor scânteietoare, mă lăsai tentat în joacă să accept că totul ar fi doar o aparență, o proiecție a minții mele, o închipuire, un gând infinit, pe cât de încăpățânat, pe atât de lipsit de existență reală, al sinelui meu neiluminat. M-am lăsat furat de ideea că cei câțiva norișori de pe cer, marea de jad, pescărușii stridenți, nisipul încins, scoicile sidefii, pietrele rotunjite de apă, meduzele și algele aruncate pe plajă, întregul decor din jurul meu n-ar fi fost decât maya, o țesătură a iluziei, un text fără început și fără sfârșit, un văl înșelător urzit de propria mea ignoranță.



Dacă ar fi fost într-adevăr așa, totul ar fi fost foarte simplu. Cartea Lucrurilor Neștiute ar fi fost lumea însăși, privită ca o infinită Carte a Lucrurilor Ignorate: un produs fără consistență al propriei mele minți orbite de avidya, re-creat în fiece clipă de mentalul meu ignorant. "Lucrurile neștiute" ar fi fost înseși lucrurile acestei lumi, alcătuiri mentale lipsite de realitate intrinsecă, forme iluzorii generate de propria mea karmă. Tocmai această lege a cauzalității ar fi fost cea care m-ar fi menținut captiv al iluziei și proiecției onirice numite samsāra.

Potrivit budhismului, acest univers material n-ar fi decât o ficțiune întreținută de dorință, de atașament și, în ultimă instanță, de ignoranță. Oamenii n-ar fi decât victimele propriei lor neștiințe, rătăcind pururea de-a lungul acestui necontenit lanț al reîncarnărilor, într-o înșiruire absurdă de nașteri, morți și renașteri — o nesfârșită revenire ciclică sau horă a transmigrațiilor care ar fi "roata samsārei". Nimic altceva decât un joc fantasmagoric de umbre zadarnice — spune budhismul tibetan al Vehiculului de Diamant, ca și zen-ul — proiectate de propria noastră minte pe ecranul nemărginit al vidului.

Prājñapāramitā afirmă că forma e vacuitate, iar vacuitatea e formă. Lumea însăși — spune Cartea

Cunoașterii Transcendente — ar avea ca substrat și esență vacuitatea, ca stare de neconceput a totalei absențe de manifestare. Lumea s-ar isca neîncetat, acum și în fiece moment, din mintea noastră. Fiind o imagine subiectivă, lumea n-ar avea altă origine decât activitatea mentală, în afara căreia n-ar exista nicio ființă, niciun univers.

Prins de jocul acestei seducții intelectuale, mi-am reamintit învățătura Şcolii *Mādhyamika* despre "Nestemata Doctrinei Budhiste": universul însuși și fiecare ființă sau lucru din el n-ar fi altceva decât lanțul infinit al "Originilor inter-dependente" sau co-dependente, veșnică succesiune de conglomerate efemere, ce se descompun la nesfârșit în multitudinea de cauze care le-au generat, venind din străfundul de nepătruns al eternității.

\*

Am respins însă şi această ispită, mult mai atrăgătoare decât celelalte datorită naturii extrem de sofisticate a Doctrinei Vacuității. Nu puteam accepta o soluție, oricât de elegantă, bazată pe o idee în care nu credeam; ar fi însemnat să mă mint singur şi să-i mint şi pe alții. Nu eram şi nu puteam pretinde că aş fi budhist. Trecusem prin etapa vrăjii exercitate de fascinanta construcție

intelectuală care este budhismul, dar nu mă mai puteam întoarce acolo. Nu mai credeam în realitatea acestei filosofii – de fapt, dacă era să fiu sincer, nici nu crezusem în ea vreodată. Fusesem atras la început de exotismul ei, apoi descoperisem niveluri tot mai profunde ale unei doctrine esoterice pe care eram mândru că le puteam înțelege, în timp ce erau inaccesibile majorității celorlalți. Fusesem încântat de performanțele intelectuale de care eram capabil pentru a descifra subtilele argumente ale școlilor Mahayāna. Dar odată cu maturizarea spirituală și călătoria în Asia împreună cu Fania, elegantul sistem filosofic al budhismului se demitizase. Rămăsesem sensibil la dimensiunea lui poetică, dar nu-i mai puteam lua în serios premisele ontologice și gnoseologice, de tip gnostic. Şi apoi, era Fania însăși, care îmi deschisese o altă lume.

Am renunțat, așadar, și la Sūnyāta.



14

#### illuminatio Cartea Lucrurilor Tainice

ntr-un târziu am înțeles că nu voi putea duce la bun sfârșit această temă imposibilă, pe care mi-o asumasem din mândrie, sau pentru a umple un gol, sau și una și alta. Cartea era cu adevărat informulabilă. Am început să meditez la implicațiile acestui fapt. Am petrecut luni de zile fără a face altceva decât să mă gândesc la asta. De altfel, oricum tot asta făceam

de ani, poate decenii, cărora le pierdusem şirul, căci orice alt gând devenise de mult imposibil. Într-adevăr, cine poate concepe incognoscibilul? Evident, nimeni. Am priceput că urmărisem doar o himeră. Încă una. Ultima.

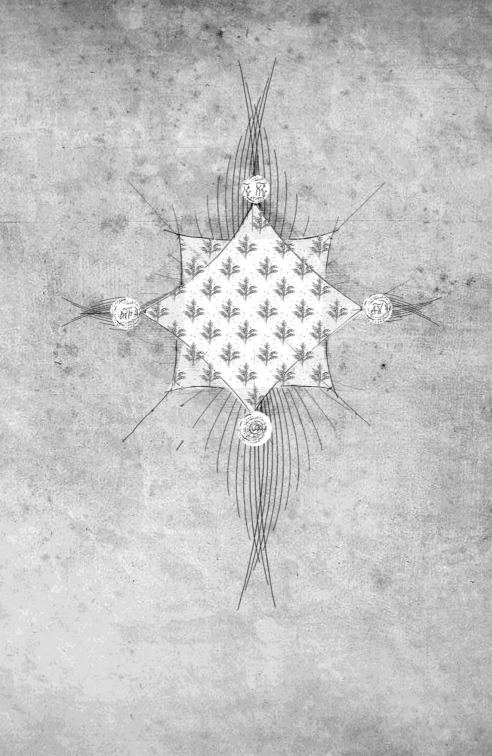
Dar nici altceva nu mai puteam face. Eram pierdut. Am simțit că viața mea se sfârșise, că ajunsesem la capătul tuturor drumurilor. Mă aflam undeva dincolo de părerile de rău, la limita dintre nefericirea absolută și nădejdea neglijabilă, totuşi stăruitoare, într-un miracol imposibil. Şi am început să mă rog — nu ca până acum, timid, fără tragere de inimă, aproape convențional, ci adânc, cu disperare și lacrimi, zile în șir. Şi într-o sâmbătă noaptea, când ploaia dezolantă de noiembrie se scurgea pe crengile negre, desfrunzite, ale nucului din curte, iar vântul tăios scutura ultimele nuci ce cădeau cu pocnete seci, ca niște castaniete zgribulite, pe acoperișul de tablă ruginită al garajului rămas de mult în paragină, minunea se produse.

Anesteziat de durere în camera mea — aceeaşi în care Fania se ruga pe vremuri, înconjurată de icoane mari de aur și purpură — priveam flacăra candelei abia pâlpâind sub icoana Rugului Aprins. În lumina șovăitoare, ce proiecta pe pereți geometrii incerte, chipul delicat al Maicii

Domnului, încadrat de un octogon roșu și verde pe fond auriu, păru deodată a mă privi cu ochii Fotiniei. În aceeași clipă am văzut cum, treptat, aerul începe a străluci. Încăperea păru că devine un poliedru de cristal auriu, ca un acvariu plin cu lumină lichidă, sau poate solidă (the light there almost solid, mi-ar fi livrat prompt o aproape uitată memorie literară citatul proxim, dacă în acea clipă literatura n-ar fi rămas doar o cârjă derizorie), ce aluneca tot mai rapid, pe un nevăzut plan înclinat, sfidând gravitația, în sus. Pereții parcă se dizolvau în lumina care creștea de sus și sporea până ce ajunse ca soarele în amiază; iar în centrul acestei fulgurante străluciri mă aflam eu însumi, chiar propria mea persoană, pe care o contemplam parcă dinafară.

Cuprins de o bucurie indicibilă, percepeam cu ochii minții cum lumina îmi pătrunde întregul trup, cum strălucirea se unește cu carnea și viscerele mele, metamorfozându-le în flacără și lumină la rândul lor, așa cum metalul incandescent devine foc. Invadat de lumina harului, am pierdut orice percepție a materialității și contururilor propriului corp.

Printr-un fenomen fotosomatic de negrăit, trupul meu devenea un receptacol activ al transcendenței. Opacitatea materiei lăsa loc transparenței



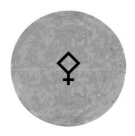
luminoase a Duhului Sfânt, pe măsură ce carnea omenească era permeată de slava Dumnezeirii, dobândind o nouă corporalitate, transfigurată. Vălul fusese sfâșiat. M-am văzut străluminat, încorporat duhovnicește în lumina divină ce mă străbătea, sub puterea energiei de flacără a harului. Devenisem foc.

Am înțeles, în sfârșit, ceea ce era evident și totuși rămânea veșnic de neînțeles: că totul era taină. Toate lucrurile lumii erau "Zahiruri", teofanii secrete, semne văzute — dar tainice — ale prezenței și lucrării lui Dumnezeu, gânduri ale Lui aduse la existență din iubire. Toate erau taine, chiar propria mea existență era o taină uluitoare. Unit cu El, am înțeles că, dintr-o dragoste nesfârșită (acum pricepeam că nu fusesem niciodată conștient de această iubire copleșitoare), Dumnezeu îmi ascultase ruga și mă făcea, atunci, pe loc, co-autor la facerea lumii. Am înțeles ceea ce citisem fără să pricep, că a face lumea și a o ține în existență sunt sinonime pentru pronie. Aflat dincolo de spațiu, mai presus de timp și de succesiunea eonilor, Dumnezeu crea și re-crea universul în fiecare clipă, veșnic, iar pe mine, gâza nevrednică, insignifiantă, ultimul fir de praf din acest univers, mă făcea părtaș la această grandioasă creație. Asistam la geneza galaxiilor pe care, cândva la începutul creației, clipă amețitoare ce pentru Creator era totuna cu un etern Acum, El le scosese din neant, aducându-le întru ființă din propria Lui voință, iar eu, neînsemnata creatură făcută totuși după chipul divin, eram, prin darul Său, co-făptuitor al acestei minuni infinite. Am înțeles, cu o înțelegere mai presus de minte, că imposibilul hipertext pe care voisem să-l scriu, Cartea Lucrurilor Neștiute, era chiar lumea, Creația însăși — o impronunțabilă Carte a Lucrurilor Tainice.

Căci totul era, cu adevărat, taină. Fiecare atom al fiecărui val și al fiecărui nor oglindit în val, fiecare fulg și fiecare fulger, fiecare frunză din toate pădurile planetei, toate mările și cascadele, cu fiecare strop din ele și fiecare foton al fiecărei raze de soare refractate de el în irizări de curcubeu, fiecare din miliardele de oameni persoană unică plămădită după chipul și asemănarea Acestui extraordinar Dumnezeu cu Care acum eu însumi eram una. Care făcuse din mine un apropiat prieten, martor și partener la miracolul Creației — era o taină irepetabilă. Taine erau supernovele și sistemele stelare ale unui cosmos pe care acum îl contemplam uimit, taine — legile ce-l guvernau, taine - continentele și ecuațiile, viețile, gândurile și destinele noastre, ale tuturor, taine — cuvintele rostite, mângâierile şi paşii, gesturile şi întrebările, naşterile şi morțile, întâlnirile şi trecerile, obiectele şi ființele, alegerile şi suferințele insuportabile, şoaptele şi imposibilele iubiri. Erau taine toate apusurile de soare, evanescentele noastre chipuri şi amintiri, clipele şi veacurile, dorințele şi toate rugăciunile spuse vreodată. Cum puteau fi altceva decât taine toate, absolut toate, lucrurile din lumea creată de Dumnezeu, odată cu rațiunile lor neapropiate?

Am văzut, în lumina cuvântătoare care-mi vorbea în necuvinte, într-o "limbă a stărilor", că însăși aparenta lor evidență, simpla lor existență, pe care o luăm ca de la sine înțeleasă, era chiar taina cea mai mare dintre toate: faptul că El, Creatorul, făcuse ca lumea, cu infinit de complexa ei funcționare, să ni se poată părea banală, limpede și transparentă; să putem chiar face abstracție de El și să o gândim, cu imens orgoliu, ca existând autonom. Întreaga istorie umană îmi apărea în simultaneitate și vedeam că totul în ea fusese călăuzit în chip tainic de o Pronie nevăzută. Am înțeles suprema taină a Întrupării lui Dumnezeu în această istorie și m-am cutremurat dându-mi seama că până atunci nu pricepusem nimic.

Ştiam că după această revelație, pentru care fusesem adus în această lume, puteam muri cu bucurie, spre a mă uni definitiv cu Cel Care-mi făcuse acest dar (și Care mă așteptase în lumina densă arzând orbitor, orbitor, orbitor...), cel mai înalt de care un om poate fi învrednicit. Dar acest sfârșit nu mi se îngădui încă.



#### Epilog

săptămână mai târziu am primit o scrisoare de la Fania. Știam că o voi primi și deja, înainte de a o deschide, știam ce cuprinde, așa cum știam acum multe alte lucruri neîntrezărite mai înainte:

"Dragul meu,

Am știut în toți acești ani cât ți-a fost de greu. Am știut și că ai înțeles și că m-ai iertat pentru că, fără să vreau, te-am făcut să suferi. Știi bine că nu puteam face altfel fără să mă mint pe mine, pe tine și pe Dumnezeu. Am fost fericită în cei zece ani petrecuți cu tine și-ți mulțumesc. Dar la capătul lor m-am convins că, totuși, chemarea mea era către o altă viață, dedicată Lui. Chiar și acum, când îti scriu, Dumnezeu privește aceste rânduri peste umărul meu și îmi e Martor că sunt absolut sinceră. Esti cel cu care Dumnezeu m-a unit prin taina cununiei, te-am iubit, și femeia care încă mai sunt te iubește în continuare și te va iubi întotdeauna. Ceea ce s-a schimbat e doar felul acestei iubiri, fără patimă omenească, ci văzând în tine chipul lui Hristos. Şi acum ştii şi tu că e adevărat: cu cât te apropii mai mult de El, cu atât te apropii mai mult și de oameni. Şi cu cât cunosti mai mult iubirea lui Dumnezeu, cu atât crește în tine și iubirea pentru ceilalți.

Ştiu că sâmbătă seara ai trecut prin cel mai greu moment al vieții tale. Eram la priveghere când ți-am simțit deznădejdea: se citeau cei Şase Psalmi ai Judecății și poate un înger mi-a șoptit că ai nevoie de ajutor. M-am rugat pentru tine mai mult ca oricând. Știu și că ruga mi-a fost ascultată și că ai primit darul pentru care m-am rugat. Ți-am văzut "schimbarea la față", am înțeles că pentru asta s-au întâmplat toate și de ce

Dumnezeu mi te-a ales: nu pentru cel care erai, ci pentru cel care aveai să devii. Adesea El face asta, m-am obișnuit cu aceste motivații ulterioare, pe care pe moment nu le putem înțelege fiindcă nu știm viitorul. El însă îl cunoaște, de aceea la El viitorul poate fi — și adesea este — o cauză a prezentului. Dau slavă lui Dumnezeu că a rânduit să fiu și eu unealta Lui în planul Său cu tine.

Am înțeles, în sfârșit, că ai avut această menire pentru ca să dai mărturie despre ea, și îți aștept această mărturie, ca ultima veste de la tine în această lume. Știu, așa cum am știut-o întot-deauna, că ne vom revedea acolo, în lumina cea neînserată a Soarelui Celui în trei Străluciri, a cărei pregustare am văzut că ți s-a dăruit.

Sora ta întru Hristos,

Fotinia"

\*

N-am scris însă imediat relatarea cerută. După ce ea pluti câteva luni la granița incertă dintre nenumibil și limbaj, în cele din urmă cuvintele ei îmi fură date într-un vis de culoarea aurului, purpurei și smaraldului, din care m-am trezit într-o dimineață albă de februarie simțind că-mi este foarte cald și având în gură și în nări un gust deslușit, persistent, de sare de mare.

"Dragă Fotinia,

Aşa cum ştii, dintotdeauna m-au fascinat bibliotecile...

#### Notă

Citatele, referințele sau aluziile intertextuale includ:

Saint Bonaventure, *Itinerarium mentis in Deum* (*The Itinerary of the Mind Into God*), introduction, translation, commentary by Philotheus Boehner, Franciscan Institute, Saint Bonaventure University, New York, 1956; *The Triple Way, or Love Enkindled* (în *Writings on the Spiritual Life. Works of St. Bonaventure*, vol. X, ed. E. Coughlin, 2006, după *De triplici via, seu Incendium amoris Itinerarium mentis in se ipsum, S. Bonaventurae Opera omnia*, Quarachi, 1882-1902, VIII);

Chāndogya Upanişad; Brihadāranyaka Upanişad; The Saundaryalaharī or Flood of Beauty, traditionally ascribed to Śarīkarācārya (trad. Norman Brown, Harvard Univ. Press, 1958); Spaţiul eteric la Eminescu (A. Dîrlău, în Convorbiri literare, oct. 1988) pentru spaţiul eteric akasha;

Account of the Atesh Kedah, a Biographical Work on the Persian Poets, by Hajji Lutf Ali Beg, of Ispakan (N. Bland, Journal of the Royal Asiatic Society of Great Britain and Ireland, vol. 7, no. 2/1843, Cambridge University Press) pentru informațiile despre Lutf Ali;

The Cambridge Companion to Jorge Luis Borges (ed. Edwin Williamson) şi The Ocean of the Soul. Men, the World and God in the Stories of Farīd al-Dīn 'Aṭṭār (Hellmut Ritter, trad. John O'Kane, Brill 2003), pentru 'Aṭṭār din Nishapur, Asrār nāma şi perechea Batin–Zahir;

Tainele învățăturilor tibetane (Alexandra David-Neel, Nemira, 1995), pentru *Prājñapāramita* și doctrina originilor interdependente;

Hotărârile Sfintelor Sinoade Ecumenice (București, 2003) pentru cele două firi ale lui Iisus Hristos (Sinodul IV, Calcedon);

Povestirile "Miss Emeralds", "Ultima apariție a Aliciei H." și "Enigma discului de smarald" din volumul *Pergamentul diafan* (I.P. Culianu, Nemira, 1993) pentru toposul gustului sării de mare legat de personajul feminin fără articulații precum îngerii;

All or nothing. An anthology of blank books (Michael Gibbs, RGAP, Cromford, 2005);

*The Cantos* (Ezra Pound, Faber & Faber, London, 1975) pentru versurile despre iubire și lumina solidă;

Noaptea întunecată a sufletului (Sfântul Ioan al Crucii, Integrala operei poetice, tr. A. Crivăţ, R. Codrescu, Christiana, 2003);

Viața Sfântului Simion Noul Teolog (Sfântul Nichita Stithatul) citată de Nichifor Crainic în Sfințenia — împlinirea umanului. Curs de teologie mistică 1935-1936 (Iași, 1993) pentru experiența transfigurării trupului Sfântului Simeon Noul Teolog preschimbat extatic în lumină;

*Orbitor, Aripa stângă* (Mircea Cărtărescu, Humanitas, 2007);

Palimpsestes: La littérature au second degré (Gerard Genette, Seuil, 1982) pentru o definiție a fenomenului literar de hipertextualitate: "Hypertextualité: j'entends par là toute relation unissant un texte B (que j'appellerai hypertexte) à un texte antérieur A (que j'appellerai, bien sûr, hypotexte) sur lequel il se greffe d'une manière qui n'est pas celle du commentaire." Dacă vom considera Zahirul lui Borges drept text A sau "hipotext" de referință (în sensul lui Genette), atunci povestirea de mai sus este un posibil text B sau "hipertext" al său.

Moartea și busola. Proză completă 1 (Jorge Luis Borges, traduceri și note Irina Dogaru, Cristina Hăulică, Andrei Ionescu, cuvânt-înainte, tabel cronologic, prezentări și ediție îngrijită de Andrei Ionescu, Polirom, 2005; Cartea de nisip. Proză completă 2 (J.L. Borges, traduceri și note

Cristina Hăulică și Andrei Ionescu, prezentări și ediție îngrijită de Andrei Ionescu, Polirom, 2006; *Poezii* (J.L. Borges, traducere și prefață Andrei Ionescu, ilustrații Tudor Pătrașcu, Polirom, 2005).

#### CB ED

# Cuprins

| 1 Biblioteca                             | 7   |
|------------------------------------------|-----|
| 2 Hipertext                              | 14  |
| 3 Fania                                  | 20  |
| 4 Fahrenheit '89                         | 28  |
| 5 Florigera rosis halo                   | 39  |
| 6 Fotini                                 | 46  |
| 7 Zahir                                  | 53  |
| 8 Cartea despre Qilin                    | 62  |
| 9 Attar                                  | 67  |
| 10 Cartea Lucrurilor Neștiute            | 75  |
| 11 Cartea Lucrurilor Indescifrabile      | 79  |
| 12 Cartea Lucrurilor Invizibile          | 83  |
| 13 Cartea Lucrurilor Ignorate            | 87  |
| 14 illuminatio Cartea Lucrurilor Tainice | 94  |
| Epilog                                   | 103 |
| Notă                                     | 107 |

Redactor: Teodor DUNĂ
Tehnoredactor: Luminiţa LOGIN
Imagine copertă: Ecaterina ORBULESCU
Bun de tipar: septembrie 2017. Apărut: 2017
Editura Tracus Arte, str. Sava Henţia nr. 2, sector 1, Bucureşti.
E-mail: office@edituratracusarte.ro,

vanzari@edituratracusarte.ro Tel/fax: 021.223.41.11.

Tiparul executat de S.C. WorldMediagraph București Contravaloarea timbrului literar se depune în contul Uniunii Scriitorilor din România

Gerard Genette definește fenomenul literar de hipertextualitate ca "relație ce unește un text B (*hipertext*) de un text anterior A (*hipotext*) pe care se grefează într-un mod ce nu este cel al comentariului".

Considerând, în sensul lui Genette, Zahirul lui Borges drept text A sau hipotext de referință, am scris Cartea Lucrurilor Tainice ca un posibil text B sau hipertext al său.

Andrei Dîrlău

De-a lungul anilor și al lecturilor, ajunsesem (era oare o blasfemie?) să mi-L închipui pe Dumnezeu Însuși sub forma unei Biblioteci fără început și fără sfârșit — ea însăși un fel de carte sferică infinită, cu centrul peste tot și circumferința nicăieri, cum zic misticii, invizibilă dar reală, mai bine zis hiper-reală, în a cărei virtualitate ar fi existat toate cuvintele tuturor limbilor posibile, toate textele vreodată concepute sau conceptibile, întrețesute într-un hipertext infinit și transcendent, identic cu Logosul Însuși. Și nu doar toate cuvintele, ci și toate semnele tuturor limbajelor posibile s-ar fi aflat "acolo", suspendate în acel hiperspațiu extramundan, vibrând ca niște noduri sau vârtejuri de semnificații interconectate cu toate celelalte într-o intertextualitate nelimitată, generând și conținând lucrurile lumii ca niște rațiuni divine.

Andrei Dîrlău

